



### СОДЕРЖАНИЕ

| ПРОПОВЕДЬ                                                                                   | путь к Богу                                                                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| Митрополит Волгоградский и Камышинский<br>Феодор                                            | При нем город стал совсем другим Об особой миссии настоятеля храма                           |
| Святая Троица – образ множества                                                             | преподобного Серафима Саровского протоиерея                                                  |
| во единстве4                                                                                | <b>Петра Симоры Татьяна Александрова,</b> пресс-служба Калачевской                           |
| СОБЫТИЯ МИТРОПОЛИИ                                                                          | епархии                                                                                      |
| Свечи памяти у Озера Слез9                                                                  |                                                                                              |
|                                                                                             | А ВОДА                                                                                       |
| O BEPE                                                                                      | «Вокруг все по-прежнему страшно –                                                            |
| Неисчерпаемая тайна Господня                                                                | а душа успокаивается»                                                                        |
| Как объяснить учение о Святой Троице не христианину?                                        | Беседа на Евангелие от Матфея 11:27-30<br>Протоиерей <b>Димитрий Смирнов</b>                 |
| Размышления ранних учителей Церкви13                                                        | НЕВИДИМАЯ БРАНЬ                                                                              |
| МОМЕНТ ИСТИНЫ                                                                               | Идите к лучшей версии себя                                                                   |
| Первые святые, канонизированные                                                             | <b>Виталий Котов,</b> православный врач-психиатр46                                           |
| Русской Церковью<br>Сыновья киевского князя Владимира — Борис и Глеб —                      | АДРЕС МИЛОСЕРДИЯ                                                                             |
| занимают в истории православия особое место                                                 | «Где моя мама?»                                                                              |
| Алексей Владимирович Петров, доктор исто-                                                   | Брошенные дети среди нас. Православные                                                       |
| рических наук, профессор Санкт-Петербургской духовной академии и Санкт-Петербургского госу- | христиане не оставляют их в беде                                                             |
| дарственного университета17                                                                 | Татьяна Васильева                                                                            |
| О ЧЕМ РАССКАЗАЛА ИКОНА                                                                      | Воскресная школа «Царицына                                                                   |
| Черты мучеников и князей-воинов20                                                           | православного»55                                                                             |
| O BEPE                                                                                      | читаем с детьми                                                                              |
| 10 фактов об Иоанне Крестителе                                                              | Что такое молитва?                                                                           |
| Пророк, Предтеча и Креститель Господень Иоанн 22                                            | (Продолжение. Начало в № 5 (31) 2022)56                                                      |
| КОТОРЫХ ВЕСЬ МИР НЕ БЫЛ ДОСТОИН                                                             |                                                                                              |
| Земной путь священномученика                                                                | Это была серьезная игра                                                                      |
| Николая Попова<br>Часть 3                                                                   | О празднике славянской письменности в вос-<br>кресной школе храма преподобного Никиты,       |
| По крупицам собирал Божественную благодать                                                  | исповедника Мидикийского                                                                     |
| (Окончание. Начало см. в №№ 4 (30), 5 (31) 2022)                                            | <b>Елена Вадимовна Ананьева,</b> учитель русского языка и литературы МОУ СОШ № 100 Кировско- |
| <b>Щербак Дмитрий Александрович,</b> член экспертно-                                        | го района                                                                                    |
| го совета комиссии по канонизации святых                                                    |                                                                                              |
| Донской митрополии24                                                                        | РАЗУМЕЙ-КА                                                                                   |
| В ГОСТЯХ У ПРИХОДА                                                                          |                                                                                              |
| Где живет любовь                                                                            | Надежное обещание                                                                            |
| <b>Ирина Полторацкая,</b> прихожанка храма                                                  | Занимательные задания для занятий с детьми и                                                 |
| святого Александра Невского в поселке                                                       | взрослыми в воскресной школе и дома62                                                        |
| Верхняя Ельшанка                                                                            |                                                                                              |



основанием Святой Матери нашей Православной Церкви.

# Если ты хогешь любить Бога, научись ненавидеть цзех

Духом Святым наполняется не только наша Православная Церковь, каждый верующий человек, но и весь тварный мир. Духом Святым всякая душа живится. Главой Церкви является Христос, а управляет Он Церковью посредством Духа Своего Святаго. Церковь - это не проходной двор и не сообщество по интересам, а собрание верных Богу людей, живущих в Духе и Истине. Тот, кто не живет Духом, не является членом Церкви. Таких апостол Павел заповедует отторгать из своей среды, чтобы они не разлагали общество.

Церковный организм, как и всякий здоровый организм, не должен быть толерантным. Этот медицинский термин носит определенный характер и говорит о том, что организм не сопротивляется внешней инфекции. Он ее принимает как свою. Если мы не будем сопротивляться внешней злобе секулярного мира, любому греху, то в конце концов грех нас победит.

Если ты хочешь любить Бога, научись ненавидеть грех. Если ты хочешь любить чистоту, ты должен



Мы возносим свои усердные молитвы ко Престолу Триединого Бога о том, чтобы нам всегда пребывать вместе – вместе с Богом и вместе друг с другом, ибо Святая Троица – это есть образ множества во единстве – единомыслия, единочувствия, которых нам так часто не хватает.

возненавидеть всякую мерзость, всякую грязь. Только тогда ты сможешь создать и сохранить внешний и внутренний сосуды чистыми и непорочными. В этой бесконечной борьбе мы совершаем свой жизненный путь - путь стяжания Духа Святаго, Который исполняет нас Своими дарами от Бога Отца. Это и дар разумения иных языков - знание иностранных языков, - который мы увидели в день Пятидесятницы на святых учениках и апостолах Христа, дар прозорливости и пророчества, дар исцеления и многие, многие другие дары, которые дает Господь Святой Своей Церкви и верным чадам Своим.

Христос говорит Своим ученикам: «Уверовавших же будут сопровождать сии знамения: именем Моим будут изгонять бесов; будут говорить новыми языками; будут брать змей; и если что смертоносное выпьют, не повредит им; возложат руки на больных, и они будут здоровы» (Мк. 16:17-18). Это есть проявление нашей веры. Если мы не видим этих проявлений, значит вера в нас скудна, и Дух Святый в нас оскудел. Значит, скляницы нашего сердца настолько нечисты, что не могут в полноте принять благодать Святаго Духа.

Говоря о церковных Таинствах, мы подразумеваем два действия Божественной энергии Духа Святаго: таинство бывает действенным и действительным. Действенность Таинства зависит от того, насколько оно правильно и законно совершается законно поставленным священником. А вот действительность Таинства зависит от сердца конкретного человека – насколько оно открыто навстречу Богу, насколько способно воспринять Христа.

Мы сегодня, возлюбленные братья и сестры, должны задать себе вопрос: живем ли мы, идя навстречу Богу? Насколько двери нашего сердца открыты для Него? Насколько мы способны и хотим воспринять благодать Духа Святаго, насколько

Второй догмат: Иисус Христос есть истинно человек. Не призрачно, не мечтательно, но явно восприял от Девы Марии человеческую плоть, которую и исцелил в Себе, которую воскресил и вознес на Небо и таким образом каждому из нас открыл этот путь – путь спасения после, казалось бы, безвыходной трагедии грехопадения Адама.

В евангельском повествовании слова первосвятительской молитвы Иисуса Христа обращены к Богу Отцу: «Я прославил Тебя на земле,



желаем идти по жизни под Его водительством? Насколько мы хотим быть чистыми?

## Во всем нужна золотая середина – царский путь

Отцы I Вселенского Собора увековечили в церковной истории и в истории земной учение об Иисусе Христе как об истинном Боге и истинном Человеке. Было введено понятие «Единосущный». Единосущный Отцу, то есть Иисус Христос не какое-то творение, пусть даже самое наивысшее, но одной природы с Богом, и Сам есть Бог.

Это один из наших непреложных церковных догматов.

совершил дело, которое Ты поручил Мне исполнить» (Ин.17:4). Все, что делал Иисус Христос на земле, Он делал не от Себя лично, а делал по послушанию, исполняя волю Небесного Отца. Ничего Он не сказал и не сделал без Его Божественной воли. Такое самоотречение. И мы должны стремиться к тому, чтобы в своей жизни стараться исполнять волю Божию, святую и совершенную, а не свою – греховную.

Мы должны прославлять Небесного Отца, как нам показывает Божественный Учитель Иисус Христос. Прославлять не только в словах молитвы, но и в своих делах. «Так да светит свет ваш пред людь-



ми, чтобы они видели ваши добрые дела и прославляли Отца вашего Небесного» (Мф. 5:16). Мы должны благодарить Бога каждый день, каждый час, каждую минуту за Его великие благодеяния, которые были, и которые нам открыты, и которых мы совершенно не знаем, но они безусловно, Промыслом Божиим действуя на всякое творение, совершаются и в нас.

Наш молитвенный взор всегда должен быть обращен на Небо, мы

– Вот, отче, мы исполняем Закон Божий, заповедь апостола Павла и непрестанно пребываем в молитве.

На это богомудрый старец сказал:

- Простите меня за мою откровенность, а кушаете ли вы?
- Конечно. Мы же состоим не только из души, но и из тела, а тело нуждается в пище.
- А когда вы кушаете, как вы молитесь?

Они замолчали.

Господь ждет, чтобы мы Его Церкви, то есть Его людям, оказывали честь и милость, ибо, как говорит древняя русская поговорка, церковь не в бревнах, а в ребрах.

должны пребывать в молитве, но в то же время мы не должны забывать о тех послушаниях, которые перед нами ставит земная жизнь.

К сожалению, многие уходят в крайности. Была такая секта, которая полагала необходимым для спасения только молитву, а все добрые дела, даже Церковные Таинства, отвергала, как несущественные. Некоторые монахи, принадлежавшие к этой секте, пришли к духовному старцу Лукиану, чтобы с ним пообщаться и показать свою праведность:

- Скажите, пожалуйста, а спите ли вы? продолжил старец.
- Отче, невозможно прожить без сна. Конечно, мы спим.
- А когда вы спите, как вы молитесь?

Они опять молчали.

- Вот что я вам скажу. Я человек грешный, тружусь. Плету из камыша корзины. Пока это делаю, читаю молитвы: «Помилуй мя, Боже, по велицей милости Твоей и по множеству щедрот Твоих очисти беззакония моя ...» Молитва ли это?
  - Да, молитва.

– Вот видите, пока я тружусь, я одновременно молюсь. За это время я сплетаю несколько корзин, которые продаю на рынке, и часть выручки оставляю себе для необходимого, а другую часть раздаю на милостыню. И вот, когда я ем или сплю, за меня молятся нищие. А за вас кто молится?

Итак, возлюбленные, кто же из них исполнил заповедь Христа и апостола Павла? И нам подобает трезво относиться ко всякой жизненной ситуации и не уклоняться в крайности. Всему свое время: времени и труду, времени и молитве. Кто отвергает одно из них, тот согрешает. Во всем нужна золотая середина – царский путь.

Некий паромщик, который перевозил на лодке людей с одного берега на другой за небольшую плату, написал на своих веслах два слова: на одном – «труд», а на другом – «молитва». Один путешественник сказал:

- Зачем ты это тут написал?
- Чтобы всегда помнить, что созидает мою жизнь и без чего невозможно спастись, – ответил паромщик.
- Труд-то понятно, говорит попутчик. – А молитва-то зачем?
- Как тебе объяснить?.. ответил паромщик и поднял одно весло вверх, продолжая грести другим, на котором написано «труд». Лодка закружилась на одном месте.
- Видишь, труд без молитвы приносит одну суету, и мы не идем по направлению к Богу.

«Место то, да ты был не тот...»

Человек был создан Богом по образу и по подобию Его, но с грехопадением Адама телу стала свойственна смертность, а душе страстность.

Сердце наше часто переживает не святые чувства, а греховные. Но если бы только это! Эти греховные чувства умело маскируются под добрые. Нам бывает сложно опре-

Ближний наш – не только тот, который живет рядом с нами на земле, но и тот, который нуждается в наших молитвах, может быть, уже переселившись от временной земной жизни в жизнь будущего века.

делить, что же нас влечет: добрые чувства или не очень? Что за ними стоит: святая любовь или страсть и грех?

Мария Магдалина, увидев перед собой Воскресшего Спасителя, в страстной радости бросилась к Его ногам, желая обнять, почувствовать,

Отчего же произошла такая перемена? А оттого, что она не просто молилась об умножении любви, а, видимо, молилась страстно, вкладывая в молитву свою чувственную женскую природу. Вот и получила такой ответ – намек на то, как нужно молиться и как нужно просить.

а выкопай тут.

- Хорошо.

Закопал, выкопал за полдня другую яму. Пришел игумен и говорит:

- Молодец, только не там ты выкопал.
  - Вы же здесь показали!
- Нет, надо было в другом месте.
   Вот там.

Молодой человек опять закопал яму и выкопал новую. Так продолжалось несколько раз. Его энтузиазм иссякает, он не спеша делает свое дело, предполагая, что, может





осязать. Но Господь не допустил ее, говоря: «Не прикасайся ко Мне, ибо Я еще не восшел к Отцу Моему» (Ин. 20:17). На самом деле, это ограждение показывает, что она еще не была готова именно духовно осязать, духовно воспринимать Христа без примеси женских чувств.

В нашей жизни довольно часто бывают подобные ситуации. Одна женщина на работе терпела искушения от начальника. Он постоянно ее ругал, и она уже измучилась. Приходит на исповедь и говорит священнику:

- Батюшка, не знаю, что делать...
   Хоть увольняйся.
- Молись об умножении любви,
  ответил он.

Она стала молиться об этом, и, о чудо, начальника будто подменили. Он перестал ругаться, но стал за ней ухаживать. Да так активно, что она не знала, куда и деваться.

Некий юноша, придя из армии, по совету родителей поехал в монастырь потрудиться, чтобы Господь благословил его на дальнейший жизненный путь, дабы он не ошибся, как молодой и не очень устойчивый в своих чувствах и стремлениях человек.

Он приходит к игумену и говорит:

– Батюшка, на что благословите – я готов потрудиться. Прямо сейчас! Все, что скажете!

Он посмотрел на него и сказал:

- Надо бы нам выкопать яму для уборной. Вот здесь.
- С удовольствием! ответил молодой человек и выкопал яму за два часа. Вот, батюшка, выкопал.
- Молодец. Только копать надо было не здесь.
  - А где?
  - Да вот здесь. Ты эту закапывай,

быть, и эта яма будет не последней.

Наместник приходит принять работу. И послушник кротко, со смирением говорит:

- Вот, батюшка, выкопал. Как благословите?
- Вот, молодец! В нужном месте яму выкопал.
- Так это же то самое место, где я в первый раз копал...
  - Место то, да ты был не тот.
- В смысле? не понял работник.
- Ты же как начал работать? Со страстью. А нам страстная уборная не нужна.

Постараемся в своей жизни, дорогие братья и сестры, отделять добрые чувства от греховных страстей. Господь через Святую Матерь нашу Церковь дает прекрасные инструменты к обузданию своего духовного ослика,

всегда непослушного, своенравного. Святые отцы говорят о том, что этого ослика нужно не только держать в узде, но и очень умеренно кормить, потому что, если его кормить с избытком, он будет проявлять свою необузданную силу и быстрее всего свалит нас в пропасть. Если его вовсе не кормить, то он не довезет вас до нужного места. А выбирая золотую середину, чтобы он имел силу вас везти, но никуда не сбросил, нам нужно использовать пост и молитву.

### Именем Тъчединого Бога освъщается вся наша жизнь

Каждый раз, начиная дело благодарения Бога, совершая Таинство святой Евхаристии, мы прославляем Царство Святой Троицы. Именем Отца, Сына и Святаго Духа мы не только осеняем свое тело, благословляем пищу, свое жилище и свой жизненный путь. Этим именем Триединого Бога освящается вся наша жизнь и все наши поступки, наши мысли и наши чувства. Сегодня мы возносим свои усердные молитвы ко Престолу Триединого Бога о том, чтобы нам всегда пребывать вместе – вместе с Богом и вместе друг с другом, ибо Святая Троица – это есть образ множества во единстве – единомыслия, единочувствия, которых нам так часто не хватает.

Пусть этот праздник побуждает нас к новым и новым добрым делам и поступкам. Обычно в день рождения следует дарить виновнику торжества подарки, которые радовали бы его сердце. Задумаемся: а что может сегодня порадовать Матерь нашу Православную Церковь? Что мы можем Ей подарить? В первую очередь, конечно, наше чистое сердце, наши искренние молитвы и благодарность за все то, что мы имеем от Бога, за знаемые и незнаемые благодеяния, бывшие на нас. Благодарим за то, что Кровью и Телом Христос напояет и питает нас ежедневно. Но Господь ждет, чтобы мы Его Церкви, то есть Его людям, оказывали честь и милость, ибо, как говорит древняя русская поговорка, церковь не в бревнах, а в ребрах. И так, если ты хочешь угодить Богу, если ты хочешь сделать доброе Матери Церкви, сделай доброе ближнему своему.

Ближний наш не только тот, который живет рядом с нами на земле, но и тот, который нуждается в наших молитвах, может быть, уже переселившись от временной зем-

ной жизни в жизнь будущего века.

Сегодня мы с вами слышали сугубые молитвы Церкви о всех, от века усопших. В сегодняшний день эти молитвы имеют особую силу, ибо Церковь Христова - это не только Лица Святой Троицы, Архангелов и Ангелов, Пречистой и Преблагословенной Владычицы нашей Богородицы и всех святых, но и тех, кого еще небесная слава Божественной любви не коснулась по множеству их грехов и несовершенства, но эти грехи в силах омыть наша совместная церковная молитва. К этой силе и мы прибегаем, на нее надеемся, что и наши немощи Господь не осудит, а простит и примет в лоно Своей Божественной любви.

Будем же всегда прославлять Трисвятое Имя Отца и Сына и Святаго Духа в своей христианской жизни ныне и присно, и во веки веков.

Аминь.

На фото: праздничная служба в кафедральном соборе святого благоверного князя Александра Невского. Троица. 12 июня 2022 год. Волгоград

Фото: Константин Броневицкий, Ангелина Броневицкая, Игорь Макаров, Таисия Анкина





В ночь на 22 июня на главной высоте России состоялась ежегодная патриотическая Всероссийская акция «Завтра была война» в рамках Всероссийской акции «Свеча памяти», посвящённая Дню памяти и скорби — дню начала Великой Отечественной войны 1941—1945 годов.

81 год назад, на рассвете 22 июня 1941 года, без объявления войны фашистская Германия напала на Советский Союз. Началась Великая Отечественная, которая продолжалась 1418 дней и ночей и унесла десятки миллионов жизней.

Участники акции — губернатор Волгоградской области Андрей Бочаров, глава Волгоградской митрополии митрополит Волгоградский и Камышинский Феодор, руководители и личный состав правоохранительных, силовых и надзорных ведомств, представители органов власти, кадеты полицейских классов — почтили минутой молчания память всех погибших в годы Великой Отечественной.

У Озера Слез на площади Героев тысячи волгоградцев и гостей города зажгли свечи как дань признательности и благодарности всем,

кто отдал жизнь за нашу свободу и независимость. Затем состоялось возложение цветов в зале воинской славы.

Впервые акция прошла в 2012 году по инициативе волгоградских полицейских, а в 2014 году она обрела статус Всероссийской.

В храме Всех святых на Мамаевом кургане была совершена заупокойная лития. За богослужением молились митрополит Феодор, глава региона Андрей Бочаров, представители администрации и силовых структур.

Фото: Константин Троицкий







Празднование 195-летия со дня явления Урюпинской иконы Божией Матери совпало с 10-летним юбилеем Урюпинской епархии. Этому событию были посвящены большие торжества, в которых 20–21 июня приняли участие митрополит Волгоградский и Камышинский Феодор, епископ Урюпинский и Новоаннинский Елисей, епископ Калачевский и Палласовский Иоанн и духовенство Волгоградской митрополии.

20 июня, в канун празднования, в Покровском соборе города Урюпинска Волгоградской области три архиерея совершили малую вечерню с чтением акафиста перед чудотворным образом Урюпинской иконы Божией Матери, вознося моление ко Пресвятой Владычице Богородице о Ее заступничестве перед Отцом Небесным. За всенощным бдением митрополит Феодор преподал верующим архипастырское благословение в помазании елеем.

После литии духовенство и молящиеся со списком чудотворного образа отправились крестным ходом на место его явления – к часовне на святом

источнике. Здесь было совершено всенощное бдение и ночная Божественная литургия.

Утром 21 июня в Покровском соборе митрополит Волгоградский и Камышинский Феодор, епископ Урюпинский и Новоаннинский Елисей и епископ Калачевский и Палласовский Иоанн в сослужении сонма духовенства Волгоградской митрополии совершили праздничную Божественную литургию, по окончании которой епископ Елисей вручил епархиальные медали Урюпинской иконы Божией Матери митрополиту Феодору и епископу Иоанну, а глава Волгоградской митрополии

обратился ко всем присутствующим с архипастырским словом.

- Божия Матерь, наша Покровительница, снисходит к нашим духовным немощам, но всем ли Она помогает? - сказал владыка Феодор. - Святитель Димитрий Ростовский говорит, что только тем людям, которые изнемогают от немощи человеческого естества и скоро восстают в покаянии, тем, кто желает исправиться и измениться со Христом, Спасителем нашим, Ее Божественным Сыном. Будем помнить, что Пречистая Божия Матерь любит всякую чистоту, и мы должны уклоняться от душевной и телесной





Митрополит Волгоградский и Камышинский Феодор (в центре), епископ Калачевский и Палласовский Иоанн (слева) и епископ Урюпинский и Новоаннинский Елисей (справа) в Покровском соборе города Урюпинска

скверны. Мы должны подражать Ей в незлобии, в терпении, в смирении, в кротости и, конечно, в любви. Если в нас не хватает любви, это не страшно. Будем делать дела любви, и тогда они обязательно пробудят в нас это святое и совершенное чувство.

Затем состоялся крестный ход с чудотворным образом и копией Урюпинской иконы Божией Матери на центральную площадь

города, где когда-то стоял Вознесенский собор. Здесь духовенство во главе с архипастырями совершили краткий молебен.

> Фото: Надежда Броневицкая, Иулиания Попова

## «Александровский звон» В Волгограде состоялся фестиваль колокольного звона

В день Святой Троицы в Александровском саду, рядом с кафедральным собором святого благоверного князя Александра Невского по благословению митрополита Волгоградского и Камышинского Феодора прошел фестиваль колокольного звона

«Александровский звон», по-

священный дню рождения великого князя.

- Колокольный звон - голос нашей Церкви, наших храмов, наших сердец, - отметил в своем приветственном слове к участникам и зрителям руководитель Отдела по культуре Волгоградской епархии протоиерей Алексий Кузнецов, - голос колокола напоминает нам о вечном. Не зря колокольный звон называют молитвой без слов.

В фестивале приняли участие 11 звонарей Волгограда и Волгоградской области: мастера- профессионалы, служители храмов, учащиеся и выпускники Волгоградской школы колокольного искусства.

Открыл мероприятие руководитель Волгоградской школы колокольного звона при храме Казанской иконы Божией Матери Александр Моренов, исполнив «Трехдольный звон». Выступления мастеров звона чередовались с концертными номерами в исполнении ансамбля старинной музыки «Конкордия» и солистов «Царицынской оперы».





фотографов, на который собрались коллеги по ремеслу из Москвы, Волгограда, Иркутска, Томска, Воронежа, Брянска, Феодосии, Саратова, Краснодара, Калининграда,

родов.

 Целью съезда является обмен опытом, знакомство единомышленников, наглядный пример выражения красоты и величия правоводитель Союза церковных фотографов Ольга Черкунова. - Церковная фотография для нас - вид миссионерства. Наши работы передают красоту и атмосферу церковных Таинств, рассказывают о жизни прихожан, о величии и торжественности богослужений.

Программа мероприятий была необычайно насыщенной и интересной.

Волгоградский иконописец Алексей Кокотовский провёл мастер-класс по росписи, а заслуженный художник России Владислав Эдуардович Коваль провел творческую встречу.

Программа включала поездку в Свято-Вознесенский Дубовский женский монастырь с экскурсией и фотосъемкой, а также показательну съёмку Таинств Крещения и Венчания в волгоградских храмах.

- Хочется выразить огромную благодарность митрополиту Волгоградскому и Камышинскому Феодору, - отметила Ольга Черкунова, - протоиерею Алексею Кузнецову и всей Волгоградской епархии за помощь в организации мероприятия, тёплый приём и высокую оценку значимости нашей работы.



Фото: Маргарита Матвеенкова, Юлия Чекрыгина



Неистерпаемая тайна Господня

ПРЕСВЯТАЯ ТРОИЦЕ, ПОМИЛЬЙ НАС; ГОСПОДИ, ОЧИСТИ ЗРЕХИ НАША; ВЛАДЫКО, ПРОСТИ БЕЗЗАКОНИЯ НАША; СВЯТЫЙ, ПОСЕТИ И ИСЦЕЛИ НЕМОЩИ НАША, ИМЕНЕ ТВОВЕО РАДИ. ГОСПОДИ, ПОМИЛЬЙ. (ТРИЖДЫ). СЛАВА ОТЦИ И СЫНИ И СВЯТОМИ ДИХИ, И НЫНЕ И ПРИСНО И ВО ВЕКИ ВЕКОВ.

AMHHb.

Для лучшего объяснения догмата о Пресвятой Троице святые отцы использовали ряд общедоступных аналогий. В рамках одной из них Бог, как Высочайший, Верховный Ум, сопоставляется с человеческим умом.

Примечательно: с утверждением, что в устройстве мира усматривается разумность, могут согласиться даже язычники и атеисты. В этом отношении данная аналогия может служить хорошим апологетическим средством.

Суть аналогии состоит в следующем. Человеческий ум выражает себя через мысль.

Обычно человеческая мысль бывает сформулирована в словесном выражении. Имея это в виду, мы можем сказать: человеческая

мысль-слово рождается умом (от ума) по подобию того, как Божественное Слово (Бог Слово, Сын Божий) рождается Отцом, от Отца.

Когда мы хотим выразить нашу мысль (озвучить её, произнести), мы используем голос. В данном случае голос может быть назван выразителем мысли. В этом можно видеть подобие со Святым Духом, Который является Выразителем Слова Отца (Выразителем Бога Слово, Сына Божьего).

Ранние учители Церкви о Пресвятой Троиле

**Игнатий Богоносец (90–140 гг.):** «Повинуйтесь епископу и друг

другу, как Иисус Христос повиновался по плоти Отцу, и апостолы Христу, Отцу и Духу, дабы единение было вместе телесное и духовное» (Послание к магнезийцам // Писания мужей апостольских. Рига: Латвийское Библейское Общество, 1992. С. 284).

## Иустин Философ и мученик (103–166 гг.):

«Но как Его [Отца], так и пришедшего от Него Сына и передавшего нам это учение... равно и Духа пророческого чтим и поклоняемся, воздавая честь словом и истиной и открыто преподавая это всякому, желающему научиться так, как сами мы научены» (Первая апология // Творения. М.: "Паломник", "Благовест", 1995. С. 36.).



Обетование Аврааму о рождении сына. Юлиус Шнорр фон Карольсфельд

### Ириней Лионский (130-202 гг.):

«Ибо изначала, соприсутствуя своему созданию, Сын открывает Отца всем, кому хочет и когда хочет, и как Отец хочет, и поэтому во всем и чрез все Один Бог Отец и Одно Слово и Сын и Один Дух и одно спасение всем верующим в Него» (Обличения и опровержения лжеименного знания. Кн. 4 // Творения. М.: "Паломник", "Благовест", 1996. С. 332).

На Флп. 3:12: «Посему, как с наступлением совершенного мы увидим не другого Отца, но Того, Которого ныне желаем видеть... и будем ожидать не другого Христа и Сына Божия, но Того, Который родился от Девы Марии и пострадал, в Которого мы веруем и Которого любим... и получим не иного Духа Святого, а Того, который с нами и Который вопиет: "Авва Отче"» (Там же, с. 338).

«Итак ни Господь, ни Святый Дух, ни апостолы никогда не назвали бы определенно и решительно Богом того, кто не Бог, если бы он действительно не был Бог, и не назвали бы произвольно кого-либо Господом, кроме господствующего над всем

Бога Отца и Его Сына, получившего от Отца Своего господство над всем созданием... <...> Посему, когда Отец истинно есть Господь и Сын истинно есть Господь, то справедливо Дух Святой обозначил Их наименованием Господа [Пс.109:1]. <...>... Дух обоих обозначил именем Бога и помазуемого Сына и помазующего, т. е. Отца [Пс.44:7]. <...> Итак, никто другой, как я сказал, не именуется Богом и не называется Господом, кроме Бога и Господа всего, который также говорил Моисею: "Я есмь Сущий. ..., и кроме Сына, Иисуса Христа, Господа нашего, Который верующих во имя Его делает сынами Божиими» (Там же, кн. 3, с. 229-230).

«Церковь, хотя и рассеяна по всей вселенной даже до концов земли, но приняла от апостолов и от учеников их веру в единого Бога Отца, Вседержителя, сотворившего небо и землю, и море, и все, что в них, и во единого Христа Иисуса, Сына Божия, воплотившегося для нашего спасения, и в Духа Святого, чрез пророков возвестившего все домостроительство Божие, и пришествие, и рождение от

Девы, и страдание, и воскресение из мертвых, и вознесение во плоти на небо возлюбленного Христа Иисуса Господа нашего, а также явление Его с небес во славе Отчей, чтобы "возглавить все" (Еф.1:10) и воскресить всякую плоть всего человечества, да пред Христом Иисусом Господом нашим и Богом, Спасом и Царем, по благоволению Отца невидимого, "преклонится всякое колено небесных и земных и преисподних, и всякий язык исповедает Его"» (Там же, кн. 1, с. 49–50).

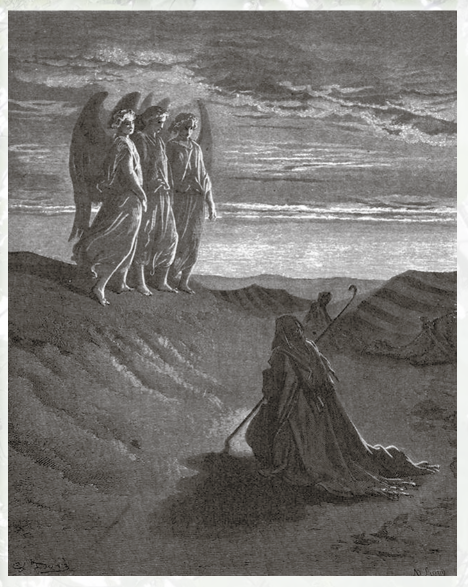
### Климент Римский (96-97 г.):

«Ибо жив Бог и жив Господь Иисус Христос и Дух Святый» (Первое послание к Коринфянам, гл. 58).

## Феофил Антиохийский (конец II в.):

«Три дня, которые были прежде создания светил, суть образы Троицы – Бога и Его Слова и Его Премудрости» (Послание к Автолику, кн. 2, п. 15).

Из символа веры Кесарийской церкви (этот символ был прочитан на Никейском Соборе Евсевием,



Явление Троицы Аврааму. Луи Огюст Гюстав Доре

епископом Кесарийским, как правило веры, дошедшее от предков): «Веруем во единого Бога, Отца Вседержителя... и во единого Господа Иисуса Христа, Слово Божье, Бога от Бога, Света от Света, Жизнь от Жизни, Сына единородного, перворожденного всея твари, прежде всех век от Отца рожденного.. веруем и во единого Духа Святого, исповедуя бытие (είναι) и личное существование (ὑπάρχειν) Каждого из Них: Отца - истинно Отца, Сына - истинно Сына, и Духа Святого - истинно Святого Духа, как и Господь наш, посылая учеников своих на проповедь, изрек: шедше научите вся языки и крестяще их во имя Отца и Сына и Святого Духа»

(Цит. по: митр. Макарий (Булгаков). Православно-догматическое Богословие. Т. 1. СПб., 1868. С. 193).

### Тертуллиан (155/60-220/40):

«Мы же всегда, а теперь особенно, будучи научены Утешителем, то есть Наставником всякой Истины, верим в Единого Бога при сохранении того распределения [Лиц в Боге], которое мы называем окооорису. В соответствии с ним у Единого Бога есть Его Слово, Которое произошло от Него, и через Которое всё начало быть, и без Которого ничто не начало быть (Ин. 1:3). Мы верим, что Оно было послано от Отца в Святую Деву и родилось от Неё, – Бог и человек, Сын Божий

и Сын Человеческий, называемый Иисусом Христом. Мы верим также, что Он пострадал, умер и был погребён по Писаниям, и воскрешён Отцом, и взят снова на небо, и сидит одесную Отца, и грядёт судить живых и мёртвых. Потом Он послал, как и обещал, от Отца Святого Духа, Утешителя, Освятителя веры тех, кто верит в Отца и Сына и Святого Духа» (Против Праксея, гл. 2).

### Ориген (~185-~254):

«Мы научены признавать три Ипостаси, Отца и Сына и Святого Духа» (Цит. по: митр. Макарий (Булгаков). Православно-догматическое Богословие. Т. 1. СПб., 1868. С. 198).

## Афинагор Афинский (~133- ~190):

«Кто не удивится, когда услышит, что безбожниками называют людей, именующих Бога Отца, и Бога Сына, и Бога Духа Святого, исповедующих Их силу во единстве и Их различие в порядке?» (Прошение о христианах, 10).

«Знать Бога и Слово Его, знать, какое единство Сына со Отцом и общение Отца с Сыном, что такое Дух, какое единство Их и различие соединенных – Духа, Сына и Отца» (Прошение о христианах, 12).

## Климент Александрийский (~150-~215):

«Ночь и день даже до последнего часа жизни благодаря славословить, а славословя, благодарить единого Отца и Сына, Сына и Отца, Тебя Сына в качестве Педагога и Учителя, со Святым Духом, Который собой представляет все в едином, в Котором все, через Которого все едино, через Которого вечность, Которого все мы состоим членами... Которому слава ныне и во веки веков. Аминь» (Педагог, кн. 3, гл. 12).

## Григорий Неокесарийский (~213 – после 270):

«Един Бог, Отец Слова Живаго,

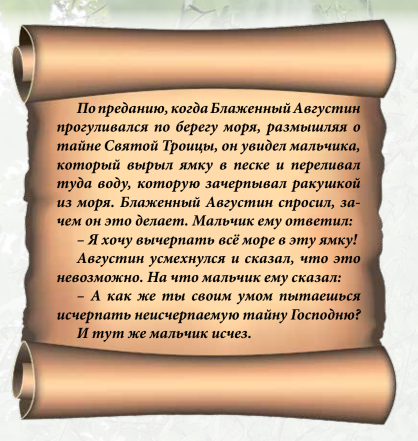
Премудрости ипостасной и Силы и Образа вечнаго, совершенный Родитель Совершеннаго, Сына Единороднаго. Един Господь, единый от единаго, Бог от Бога, Начертание и Образ Божества, Слово действенное, Премудрость, объемлющая состав всего, и зиждительная Сила всего сотвореннаго, истинный Сын истиннаго Отца, Невидимый Невидимаго, и Нетленный Нетленнаго и Безсмертный Безсмертнаго и Вечный Вечнаго. И един Дух Святый, от Бога имеющий бытие и чрез Сына явившийся [т. е. людям], Образ Сына, Совершенный Совершеннаго, Жизнь, Виновник живущих, [Источник святый], Святость, Податель освящения, в Нем же является Бог Отец, сущий над всем и во всем, и Бог Сын, Который чрез все. Троица совершенная, славою и вечностью и царством неразделяемая и неотчуждаемая» (Изложение веры).

## Мефодий Патарский (~260-312):

«Едино царство Отца и Сына и Святого Духа, как и едино существо (ούσία) и едино господство (κυριότης); почему мы и покланяемся единым поклонением единому триипостасному Божеству, безначальному, не созданному, бесконечному и вечному» (Цит. по: митр. Макарий (Булгаков). Православно-догматическое Богословие. Т. 1. СПб., 1868. С. 199).

## Молитва Поликарпа Смирнского перед смертью (сер. II века)

«Господи, Боже Вседержителю, Отче возлюбленного и благословенного Сына Твоего... за сие и за все хвалю Тебя, благословляю Тебя, прославляю Тебя, вместе с вечным и пренебесным Иисусом Христом, возлюбленным Сыном Твоим, с Которым Тебе и Святому Духу слава и ныне и в будущие века» (Окружное послание Смирнской церкви о мученичестве св. Поликарпа, гл. 14).



## Предсмертное исповедание Викентия Августопольского (304 г.):

«Верую во Христа Господа, единственного Сына единого высочайшего Отца, и исповедую Его со Отцом и Святым Духом за единого Бога» (Цит. по: митр. Макарий (Булгаков). Православно-догматическое Богословие. Т. 1. СПб., 1868. С. 200).

## Дионисий Александрийский (III век):

«Если утверждают, что Ипостаси, как скоро Их три, раздельны, то их действительно три, хотя бы еретикам этого не хотелось; иначе пусть совершенно истребят понятие о Божественной Троице» (Цит. по: свт. Василий Великий. О Святом Духе, гл. 29).

# Василий Великий (329/30–379) ссылается на песнь прославления Троицы, как на предание древних христиан:

«Отцам нашим заблагорассудилось не в молчании принимать благодать вечернего света, но при явлении его немедленно благодарить. И не можем сказать, кто виновник сих речений светильничного благодарения, по крайней мере народ возглашает древнюю песнь, и никто не признавал нечествующими тех, которые произносят: «хвалим Отца и Сына и Святаго Духа Божия»» (О Святом Духе, гл. 29).

## Августин пишет о предшествующих христианских богословах (354–430):

«Все кафолические толкователи Святого Писания, каких только я мог читать, писавшие прежде меня о Троице, Которая есть Бог, старались, согласно с Писанием, учить тому, что Отец и Сын и Святой Дух, по нераздельному равенству одного и того же существа (substantiae), составляют Божеское единство, и потому не суть три бога, но един Бог» (О Троице, кн. 1, п. 7).

## Преподобный Максим Исповедник:

«Триада поистине есть Монада, ибо так существует, и Монада поистине есть Триада, ибо так ипостазирована».

### Алексей Владимирович Петров,

доктор исторических наук, профессор Санкт-Петербургской духовной академии и Санкт-Петербургского государственного университета

# Tlesbore commune, kanonususobannore Pycckou Ueskobon

Сыновья киевского князя Владимира I — Борис (?–1015) и Глеб (?–1015) — занимают в истории православия вообще и русского, в частности, в истории мировой и русской культуры особое место.

Святые благоверные князьястрастотерпцы Борис и Глеб. Икона середины XIV века. Дерево, темпера, 128 х 75. Государственная Третьяковская галерея, Москва

Фактические данные о святых князьях, содержащиеся в памятниках нашей древней литературы, давно введены в научный оборот. (Для целей информативно-ознакомительных наиболее целесо-

MONYCHHUREONUE, TABBETHED

EPATENCHE KOUTHEMET TENNE

TOTIPOEOLOMA HEPTHUIPOAN

THEIR TEOPHMA WETTHEE

WENTE TO TOME EPATACEATH

WONTE TO TOME EPATACEATH

WAS MONE WOLFE TO ANGEL

ETIC (TE. HAS WILLEST MAKE)

AND THOUTHES IN MONE A TRUETH

HAS WILL HAD BE IN MONE A THEIR

ETICOLOMA ON AN TAIN CRICHING

HAS WILL HAM BY TOWN KITHEM

HAS WILL HAM BY TOWN KITHEME

HAS WILL HAM BY TOWN KITHEME

HAS WILL HAM BY TOWN KITHEME

HORE MONEY TANKEN HAR TOWN THE

HIM TOWN TOWN THE TOWN TOWN THE

HIM THE HAM TO THE TANKEN TOWN THE

HIM THE HAM TOWN THE TANKEN TOWN THE

Стихиры святым Борису и Глебу. Стихирарь. XII в. Российская национальная библиотека, Санкт-Петербург. Соф. № 384. Л. 100 об. http://deduhova.ru/statesman/wp-content/ uploads/2015/09/i40015-1-241x300.jpg образным было бы обращение интересующегося читателя к соответствующим статьям всезнающего словаря Брокгауза и Эфрона, а также к посвящённым агиографии разделам справочных пособий по древнерусской литературе). Внешняя история жизни и смерти Бориса и Глеба сводится к тому, что после кончины отца они отказались от борьбы за власть и были убиты по приказанию старшего брата Святополка, стремившегося к единовластию.

Борис и Глеб стали первыми святыми, канонизованными Русской Церковью. Память о них не ослабевала на протяжении всего средневековья, шагнула в новое время, запечатлелась в наиболее интимных слоях русской духовной культуры и национальной ментальности.

О Борисе и Глебе историки писали неоднократно. Распространилось убеждение, что святые князья «пали жертвою уважения

к родовым понятиям еще в цветущей юности». В советские времена мысль о том, что добровольная смерть Бориса и Глеба была прежде всего их политическим долгом, уточнялась в контексте понятий о «феодальной чести», поскольку Древнюю Русь считали



Святые Борис и Глеб. Шиферная икона из Солотчинского монастыря. 1-я треть XIII века







Убийцы ожидают свяого Глеба на Смядыни (вверху). Убиение святого Глеба (внизу). Миниатюра из Сильвестровского сборника. 2-я половина XIV века. Российский государственный архив древних актов. Ф.381. №53. Л. 132 об.

Посланные Святополком варяги пронзают мечом тело святого Бориса. Миниатюра из Сильвестровского сборника. 2-я половина XIV века. Российский государственный архив древних актов. Ф. 381. № 53. Л. 128

Исцеление слепого у гробницы святых князей. Строительство собора во имя святых Бориса и Глеба (вверху). Мощи святых князей переносят в храм (внизу). Миниатюра из Сильвестровского сборника. 2-я половина XIV века. Российский государственный архив древних актов. Ф. 381. № 53. *Л*. 150

убеждение авторов житийных тек-

стов, что вольное мучение есть наи-

более последовательное подража-

ние Христу, полное и совершенное

исполнение евангельских заветов,

феодальным обществом и государством. В исторической литературе имеется и более глубокое объяснение причин добровольной смерти младших сыновей Владимира Святославича. Оно принадлежит замечательному русскому историку, философу и общественному деятелю Георгию Петровичу Федотову (1886-1951). На основании анализа трёх житийных памятников, посвящённых святым князьям в первое же столетие после их мученической смерти (Летописной повести под 1015 г., «Чтения о житии и погублении блаженных страстотерпцев Бориса и Глеба», принадлежащего перу знаменитого Нестора, «Сказания, страсти и похвалы св. мучеников Бориса и Глеба» неизвестного автора), Г. П. Федотов в первую очередь акцентировал евангельское обоснование подвига святых князей.

народно-церковного понимания подвига святых князей. Есть все основания полагать, что не благочестивая жизнь Бориса и Глеба в миру, а именно их добровольная смерть ярче всего запечатлелась в памяти русских христиан.

что невинное и вольное страдание есть страдание за Христа. «... для меня величайшие русские герои — это средневековые Борис и Глеб, которые добровольно пошли на казнь вместо того, чтобы сражаться за свои права и свою жизнь. Это была крайняя степень кеносиса, а кеносис (если я правильно толкую традиционное теологическое значение

этого слова) — это добродетель, которой Западу особенно

не хватает. Мы стали рабами вожделения богатства и

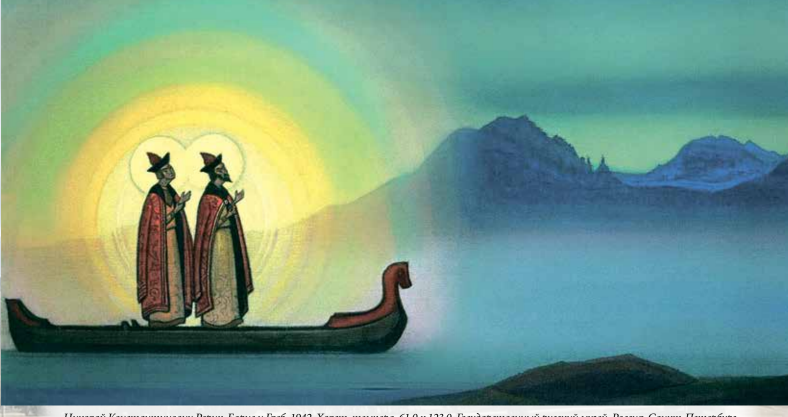
Арнольд Тойнби (1889-1975)

Обращает на себя внимание распространённость бо́льшая в древнерусском обиходе руко-«Сказания...» писных списков (сравнительно со списками «Чтения...»). Это подсказывает главное направление поисков исконного

«Сказание...» (и близкая к ней по стилю и основной идее Летописная повесть) изобилуют молитвенно-лирическими отступлениями, которые иногда принимают характер, как выразился Г. П. Федотов, «народной заплачки». Прислушиваясь к этим отступлениям, понимаем, что всего сильнее переживалось Борисом и Глебом. Это — мысли о смирении и, особенно, о мученичестве. Отчётливо передано основное

силы...»

Причём, сцены смерти Бориса и Глеба намеренно построены в «Сказании...» таким образом, чтобы лишить мученичество святых князей даже намёка на героизм. Подчёркнуты ужас перед смертью, охвативший юных сыновей Владимира, их обильные слёзы и почти детская беззащитность. По глубокому замечанию Г. П. Федотова, эти сцены поражают своим «трагическим реализмом»: в Борисе (как и в Глебе) «всё



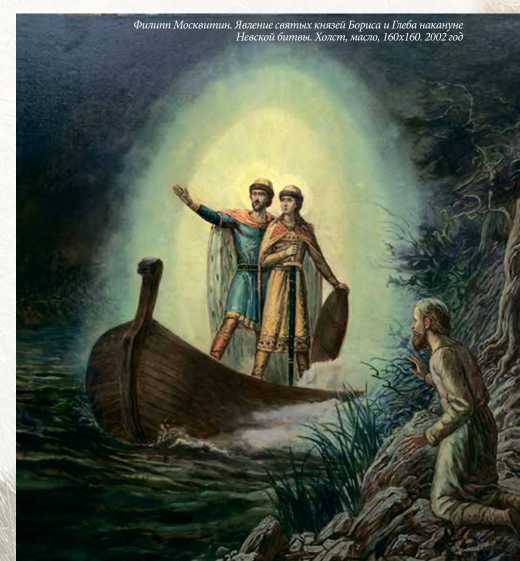
Николай Константинович Рерих. Борис и Глеб. 1942. Холст, темпера. 61,0 х 123,0. Государственный русский музей. Россия. Санкт-Петербург

время идёт борьба между двумя порядками чувств: жалости к себе самому и возвышенного призвания к соучастию в страстях Христовых. Постоянные слёзы — свидетельство этой борьбы».

Беззащитность, доверчивость и мягкость Бориса и Глеба доведены до кажущегося абсурда. Они чуть ли не благословляют убийц, долго не верят в жестокий замысел Святополка, не защищаются от ударов, превращая своё убийство, по словам самого Глеба, в «сырорезание». (Чтобы ещё более высветить последнее обстоятельство в роли убийцы Глеба выступает повар). Но всё это «работает» на основную идею — идею жертвы за Христа, не тождественную героическому мученичеству. Перед нами пример смирения в наиболее обнажённом и парадоксальном выражении этой базовой ценности христианства.

Как справедливо заключил Г. П. Федотов, при всём очевидном евангельском происхождении идеи вольной жертвы за Христа для неё невозможно найти агиографический образец. «Подвиг непротивления есть национальный русский подвиг, подлинное

В советские времена мысль о том, что добровольная смерть Бориса и Глеба была прежде всего их политическим долгом, уточнялась в контексте понятий о «феодальной чести», поскольку Древнюю Русь считали феодальным обществом и государством.



#### МОМЕНТ ИСТИНЫ

религиозное открытие новокрещеного русского народа. ... Чрез жития святых страстотерпцев, как чрез Евангелие, образ кроткого и страдающего Спасителя вошёл в сердце русского народа — навеки, как самая заветная его святыня... Русская Церковь не делала различия между смертью за веру во Христа и смертью в последовании Христу, с особым почитанием относясь ко второму подвигу». Г. П. Федотов определил тип русской святости, основы которого заложила история Бориса и Глеба, как кенотипический (от греческого слова кенозис — самоуничижение, самоотречение).

Не понимают многие глубочайшей разницы между смирением индивидуальным, личностным, продиктованным евангельскими

Замечательный русский историк, философ и общественный деятель Георгий Петрович Федотов (1886–1951) в первую очередь акцентировал евангельское обоснование подвига святых князей.

ценностями и отказом от защиты близких своих — семьи своей, народа своего. Не в последнем суть смирения. Кенозис — всецело категория межличностных отношений. Но когда дело возвышается до проблематики национальной самообороны, до защиты близких своих, тут никаких компромиссов нет, и не надо ссылаться на кенозис. С христианской точки зрения, кто так рассуждает — хуже язычников: «Если же кто о своих и особенно о домашних не печётся, тот отрёкся от веры и хуже неверного» (1-е Послание Тимофею 5:8 — 1Тим 5:8: https://bible.by/ verse/61/5/8/). В знаменитом видении Пелгусия перед Невской битвой святые непротивленцы Борис и Глеб являются небесными воиО ЧЕМ РАССКАЗАЛА ИКОНА

## Чеўты мучеников и князей-воинов

Икона «Борис и Глеб» отражает вполне конкретное историческое событие, узнать о котором можно в учебниках по истории.

Борис и Глеб — это реальные исторические персонажи, младшие сыновья князя Владимира, великого князя киевского, крестившего Русь в 988 году. О них есть сообщения в летописях и сказаниях. Глеб княжил в Муроме. Борис княжил в Ростове.



По преданию, Борис и Глеб были убиты в 1015 году своим братом Святополком Окаянным, который устранял претендентов на киевский великокняжеский престол. За свою мученическую смерть братья были канонизированы Русской Православной Церковью, стали первыми русскими святыми и поэтому изображены на иконе.

Конечно, мы видим не реальных князей Бориса и Глеба, а святых, которые приняли мученическую смерть. Поэтому это не портрет русских князей, а образ, созданный иконописцем (на иконе мы видим не лица, а лики святых).

Образы святых Бориса и Глеба соединяют черты мучеников и князей-воинов, заступников земли Русской. Борис изображается молодым, но с небольшой темной бородой и усами, а его юный брат Глеб безбородым, с ниспадающими на плечи локонами.

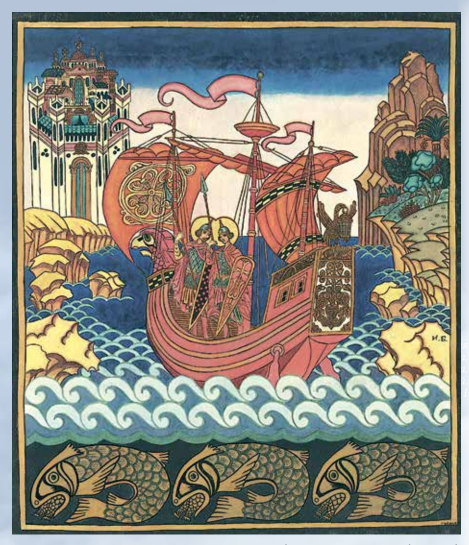
В руках святых изображен крест — символ мученической смерти, и меч — атрибут княжеской власти. Золотой круг над головой (ореол или нимб) — условное обозначение сияния — символизирует Божественный свет, означает святость персонажа. Борис и Глеб изображены на золотом фоне, который является символом Божественного света, а значит и Небесного Царства (Царства Небесного).

Иконописец изображает святых в княжеских одеждах: кафтаны из дорогой ткани, отороченные мехом шапки, украшенные плащи, застегнутые фибулой. (Фибула — это металлическая застежка).

Меч, вставленный в ножны и опущенный острием вниз, — знак мира и согласия.

Изображение святых словно лишено телесности, почти не передает объема. И это неслучайно. Изображение фигур и пространства в иконе без перспективных сокращений создает образ мира иного, мира Божественного, к которому люди обращались через созерцание икон и молитву.

Источник: https://artefact.culture.ru/ru/subject/svyatye-boris-i-gleb-1



Иван Билибин. Святые Борис и Глеб на корабле

Не понимают многие глубочайшей разницы между смирением индивидуальным, личностным, продиктованным евангельскими ценностями и отказом от защиты близких своих — семьи своей, народа своего. Не в последнем суть смирения.

телями за Русскую землю. Но парадокс этот, говоря федотовскими словами, — выражение «основной парадоксии христианства. Крест, символ всех страстотерпцев, из орудия позорной смерти становится знамением победы, непобедимым апотропеем против врагов».

Кенотипическое начало, этический принцип непротивления злу силою стали факторами развития русской культуры и факторами истории русского народа в целом. Моральная сила кенозиса — один из источников фор-

мирования национального духа, частая отправная позиция русского философствования в самом широком смысле этого понятия. Эстетизация кенозиса и кенотипический элемент придают выраженное своеобразие многим произведениям нашей литературы и искусства. Духовные поиски лучших русских мыслителей и художников тянутся к кенозису. Разве не из самых интимных глубин национальной мысли и чувства произошли тютчевские строки: «Эти бедные селенья, / Перед нами пример с м и р е н и я в наиболее обнажённом и парадоксальном выражении этой базовой ценности христианства.

Эта скудная природа, — / Край родной долготерпенья, / Край ты русского народа! .../ Удручённый ношей крестной, / Всю тебя, земля родная, / В рабском виде Царь Небесный / Исходил благословляя»? Или стихи Бальмонта: «Есть в русской природе усталая нежность, / Безмолвная боль затаённой печали, / Безвыходность горя, безгласность, безбрежность, / Холодная высь, уходящие дали. ... / Как будто душа о желанном просила, / И сделали ей незаслуженно больно. / И сердце простило, но сердце застыло, / И плачет, и плачет, и плачет невольно»? Разве не считал великий Толстой «Царство Божие внутри вас» главной своей книгой? Из других национальных культур, пожалуй, одна Индия столь же решительно обращается к моральной силе самоуничижения — кенозису. (Замечательны в этом отношении последние строки автобиографии Махатмы Ганди).

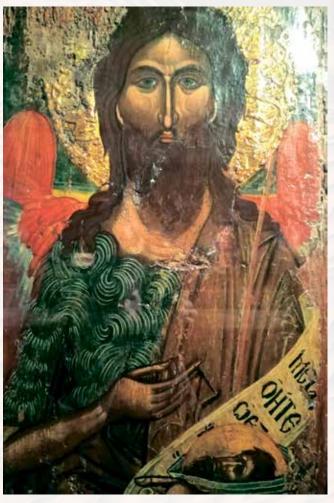
Сказанное — не следствие упоения православным русским патриотизмом. Один из самых крупных учёных XX века англичанин Арнольд (1889–1975) на склоне лет писал: «... для меня величайшие русские герои — это средневековые Борис и Глеб, которые добровольно пошли на казнь вместо того, чтобы сражаться за свои права и свою жизнь. Это была крайняя степень кеносиса, а кеносис (если я правильно толкую традиционное теологическое значение этого слова) это добродетель, которой Западу особенно не хватает. Мы стали рабами вожделения богатства и силы...»



# 10 фактов об Иоанне Хрестителе

### Пророк, Предтеча и Креститель Господень Иоанн

- 1. Иоанн Предтеча самый чтимый христианский святой после Богородицы. Сам Спаситель так говорил о пророке Иоанне Крестителе: «Из рожденных женами не восставал (пророк) больший Иоанна Крестителя» (Мф.11:11).
- 2. Рождество Иоанна Крестителя уникальный праздник для православия. Есть лишь три праздника, когда христиане вспоминают не день смерти, а день рождения лица, которое прославляют: Рождество Христово, Рождество Пресвятой Богородицы и Рождество Иоанна Предтечи. Этот факт еще одно свидетельство того, что пророк Иоанн Предтеча особо почитается в Церкви.
- 3. Иоанна называют Предтечей и Крестителем. Предтечей потому что он пришел прежде Христа и проповедовал народу Его пришествие. Крестителем потому что он крестил Спасителя в Иордане.
- 4. Мы находим упоминания о пророке Иоанне Предтече у всех четырех евангелистов. А еще о нем в своих исторических трудах пишет Иосиф Флавий.
- 5. Память Иоанна Крестителя Церковь празднует целых шесть раз в году: 6 октября Зачатие, 7 июля Рождество, 11 сентября Усекновение главы, 20 января Собор Иоанна Крестителя в связи с праздником Крещения, 9 марта Первое и Второе обретение его главы, 7 июня Третье обретение его главы, 25 октября праздник Перенесения его десницы (правой руки) с Мальты в Гатчину.
- 6. Иоанн Предтеча родственник Господа Иисуса Христа по материнской линии.
- 7. В Евангелии от Марка мы читаем о пророке Иоанне Предтече, что он до тридцати лет аскетично жил в пустыне и носил одежду из верблюжьего волоса и пояс кожаный на чреслах своих, и ел акриды и дикий мед. Акриды это съедобная саранча, которая водится в Палестине и Аравии. Саранча, согласно закону Моисееву, считалась чистым насекомым и принадлежала к разряду пресмыкающихся крылатых, ходящих на четырех ногах (Лев. 11:21). Хотя существует и другая версия значения слова «акриды»: растительная пища, стручки, которые можно было перетирать и печь из них лепешки.



Пророк Иоанн Предтеча — Ангел пустыни. Греция, 16 век. Патриарший музей церковного искусства. Москва

- 8. Иоанн был последним пророком среди множества праведников, предсказывавших пришествие Мессии, который освободит народ Израиля.
- 9. Лейтмотивом проповеди Иоанна Предтечи было покаяние. После долгих лет аскетической жизни в пустыне пророк пришел на реку Иордан, в которой иудеи традиционно совершали религиозные омовения. Здесь он стал говорить народу о покаянии и крещении во оставление грехов и крестить людей в водах. Это не было Таинством Крещения, каким мы его знаем сейчас, но было его прообразом.
- 10. Иоанн Креститель был жестоко казнен: ему отрубили голову. Произошло это так. Царь Ирод Антипа, сын царя Ирода Великого (который после Рождества Христова приказал убить всех вифлеемских младенцев) заключил пророка в темницу за то, что он обличал того в преступном браке с Иродиадой. На пиру в честь дня рождения дочь Иродиады, Саломея, танцевала для Ирода, и в награду за танец мать подговорила ее попросить у царя смерти пророка. Иоанну Крестителю отрубили голову, и Саломея принесла ее на блюде Иродиаде. В память об этом установлен церковный праздник Усекновение главы Иоанна Предтечи.

Источник: https://vk.com/ moscowtheologicalacademy



Иоанн Креститель. Фрагмент деисуса. Греция, 16 век. Патриарший музей церковного искусства. Москва



Голова Иоанна Крестителя. Фрагмент. Храм святого Никиты исповедника Мидикийского. Волгоград



Крещение Господне. Икона, спасенная жителями Сталинграда. Храм иконы Божией Матери «Похвала Пресвятой Богородицы». Волгоград



«Другие испытали поругания и побои, а также узы и темницу,

были побиваемы камнями, перепиливаемы, подвергаемы пытке, умирали от меча, скитались в милотях и козьих кожах, терпя недостатки, скорби, озлобления;

те, которых весь мир не был достоин, скитались по пустыням и горам, по пещерам и ущельям земли.

И все сии, свидетельствованные в вере, не получили обещанного,

потому что Бог предусмотрел о нас нечто лучшее, дабы они не без нас достигли совершенства».

Апостола Павла Послание к евреям, глава 11:36-40

Словами из этого фрагмента Послания апостола Павла мы назвали нашу новую рубрику, посвященную, как и весь 2022 год, мученикам и исповедникам, отдавшим свою жизнь за Господа Иисуса Христа. И первым героем рубрики стал священномученик Николай Харитонович Попов, святой земли Волгоградской, чьи мощи покоятся в Свято-Духовом монастыре.

17 июля мы будем отмечать день прославления батюшки – в этот день в 2006 году, в дату памяти святых Царственных страстотерпцев, на заседании Священного Синода отец Николай Попов был причислен к лику святых новомучеников и исповедников Российских.

Именно к этой дате приурочена публикация в нашем журнале обновленной и дополненной редакции его жития, составленная ростовским краеведом, членом экспертного совета комиссии по канонизации святых Донской митрополии Дмитрием Александровием Щербаком.

## Земной путь священномученика Николая Monoba

### Часть 3

### По крупицам собирал Божественную благодать

(Окончание. Начало см. в №№ 4 (30), 5 (31) 2022)

Наступили времена тяжёлых потрясений. События Гражданской войны были неразрывной частью русских революций 1917 года. На Дону они приняли особенно ожесточённый характер и оказались более продолжительными и разрушительными, чем в других районах страны.

О последних днях жизни отца Николая мы находим сведения в еженедельнике «Донская волна» в неоднократно цитируемой статье его племянника А. П. Кожина (псевдоним – Дегтевский). Прове-

рить эти сведения сложно, но для нас они важны тем, что раскрывают верность долгу отца Николая и отношение к нему прихожан и знавших его людей.

В начале 1919 года Красная армия вела наступательные действия на Дону. Гнутовцы уговаривали батюшку покинуть хутор перед приходом красных. Но тиф свирепствовал по хуторам, батюшка не слезал с повозки и напутствовал смертельно больных прихожан<sup>1</sup>. И как результат – заболел

1 В разные годы к прихожанам Иоанно-Бо-

сам. Без сознания его уложили на повозку и пытались увезти, но были настигнуты красными в соседнем хуторе. Больного батюшку на улице подобрал учитель, который признал своего наставника по

гословской церкви хутора Верхнегнутова относились жители хуторов Асеев (Елкин), Бирюков, Донской (Донсковский), Покровский, Серебряный, Соколов, посёлков Журавка, Кандауров, Малая Журавка, Самодайкин, Терновка (Терновский), находившихся от храма на расстоянии от 2 до 15 верст. ГАРО. Ф. 226. Оп. 3. Д. 10796. Л. 143 об.; Там же. Д. 11267. Л. 185 об.; Там же. Д. 11604. Л. 141 об.; Там же. Д. 12168. Л. 37; Там же. Оп. 19. Д. 344. Л. 188 об.; Там же. Д. 345. Л. 149 об.

Колодезянской школе и оказывал помощь, пока не приехала матушка и не забрала домой.

Не дожидаясь полного выздоровления, он стал совершать богослужения у себя в доме, куда несли к нему больных; крестил, совершал отпевание усопших и другие требы. Вскоре местный ревком арестовал отца Николая и держал под арестом в хуторе. И сюда приезжали подводы за батюшкой. Под конвоем водили и возили отца Николая от одного больного к

мученическую смерть.

Через три месяца его похоронили в ограде храма хутора Верхнегнутова.

Имеются сведения, дающие оценку Морозовскому ревкому. В письме Ф. К. Миронова В. И. Ленину от 31 июля 1919 г.:

Морозовский ревком зарезал 67 человек, причём это проделывалось с такой жестокостью и бесчеловечностью, что отказываешься верить не факту, а существованию таких людей-зверей. Людей хва-

Не дожидаясь полного выздоровления, он стал совершать богослужения у себя в доме, куда несли к нему больных; крестил, совершал отпевание усопших и другие требы.

другому. 23 марта его перевели на станцию Морозовскую. Морозовский трибунал вынес приговор – «на пески». Ходатайства не помогли. 26 марта батюшка из окна показал жене на песок, и больше его не видели. Лишь в июне, разрывая сотни могил замученных большевиками «на песке», среди покойников дочь угадала отца Николая с разбитой головой и рассечённой шеей. Из тюрьмы писал отец детям, чтобы они простили всё своим врагам, простили и его

тали ночью, приводили в сарай и здесь пьяные изощрялись, кто ловчее рубанёт шашкой или ударит кинжалом, пока жертва не испускала дух; всех зарезанных нашли под полом этого же сарая. Жрецов социализма впоследствии, для успокоения возмущённой народной совести, расстреляли.

В общественно-политической и литературной газете «Жизнь» также находим подтверждение зверств Морозовского ревкома:



Свящ. с. Н Х. Посовъ, братъ бывшаго пеходнаго атамана и галем доксного правительства, заку-ченный врасными 26 марта 1919 г. близъ ст., Мерозовской.

5 июля<sup>2</sup> в станице Морозовской погребено 200 трупов, преимущественно местных жителей, замученных большевиками. В числе жертв<sup>3</sup> 10 женщин, 3 священника –

Особым образом мы чтим память угодника Божия, нашего земного сродника священномученика Николая Попова. Этот человек прославился не только тем, что отдал жизнь за Христа, претерпел немыслимые скорби. Он на протяжении всего своего земно пути по крупицам собирал Божественную благодать. И выстраивал свою жизнь так, чтобы она была угодна в очах Божиих. Потому он и процвел аки крин во многих талантах, угождая Богу, и служа людям и Церкви.

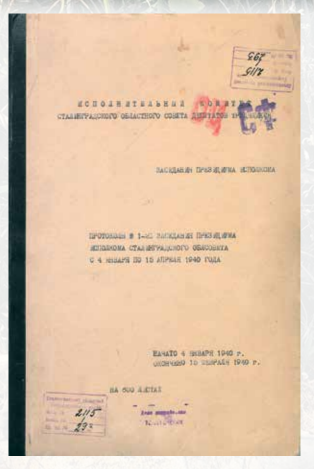
Митрополит Волгоградский и Камышинский Феодор

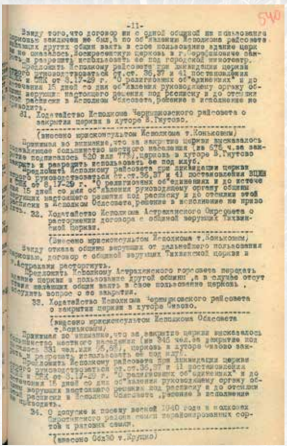


Митрополит Волгоградский и Камышинский Феодор у раки с мощами священномученика Николая Попова в Свято-Духовом монастыре. Волгоград, 2022 год

 $<sup>^2</sup>$  18 июля по новому стилю (григорианскому календарю).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> В настоящее время установлена личность одной из жертв Морозовского ревкома – Иванов Иоанн Иоаннович, выпускник по 3-му разряду Новочеркасского духовного училища (1911). С 9 февраля 1914 г. был определён псаломщиком к Иоанно-Богословскому молитвенному дому (по документам





Документы о закрытии Верхнегнутовского храма, хранящиеся ныне в Государственном архиве Волгоградской области. Публикуются впервые

о[тец] Николай Попов, о[тец] Агафон Горин [2], о[тец] Александр Кара[и]чев [3] и отец, мать и сестра полковника барона Медем.

106 трупов вырыто из 2 ям во дворе Любимовского правления. Обе ямы были залиты цементом. 64 трупа вырыты из песков за поселением станицы Морозовской. Несчастные жертвы были страшно изрублены. Все жертвы, за исключением женщин, обнажены.

Летом 1919 года священник Александр Скибенко [4], отвечая на вопросы анкеты Особой комиссии по расследованию зло-

деяний большевиков при Главнокомандующем Вооруженными силами на Юге России [генерал-лейтенант

А. И. Деникин – Д. Щ.], сообщал<sup>5</sup>, что в пределах прихода Иоан-

<sup>5</sup> Сведения отправлялись по адресу: г. Екатеринодар, ул. Бурсаковская, 69 (ныне г. Краснодар, ул. Красноармейская)

1917 г. – церковь) хутора Николаев станицы Цесаревичской Области войска Донского (ныне Морозовский р-н Ростовской обл.). В феврале 1919 г. арестован и убит на станции Морозовской. Так же были убиты его отец и дядя. ГА РФ. Ф. Р-470. Оп. 2. Д. 6 а. Л. 224; ГАРО. Ф. 226. Оп. 19. Д. 955. Л. 199 об., 204 об., 207, 211; От правления Новочеркасского духовного училища // Дон. епарх. ведомости. 1911. № 21. С. 348; Перемены по службе // Там же. 1914. № 6. С. 83.

 <sup>4</sup> Хутор Любимов станицы Морозовской (ныне один из районов г. Морозовска).





Священномученик Николай Попов. Икона из Свято-Казанского храма. Ростов-на-Дону

но-Богословской церкви хутора Верхнегнутова случаев прямого запрещения или препятствий к посещению церковной службы, к преподаванию Закона Божия, удаления икон из школ не было. В этой же анкете он свидетельствует:



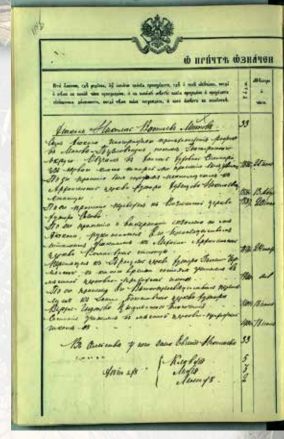
20 сектибра открывается Дендологи в Епархіальног Собраніе посліпаравого перераль Ві теченіе гезависопись очень место вспросовть, вебуводизь нестомунато рарбитьвіл Лонским. Епархіального Совітому намічень пілняй рать попросовь валь по упоркаюченію припарожнію Есархіальнать укременій виниманні средстанни. Нужна мужи разуна в совіти, чебы разрішть асі эти мопреси ко благу завищим містиви усозоїм жими ванищим пілня усозоїм жими коветь дать отвіть на постанення суровер зайстинення постанення суровер зайстинення поразвиков спархія, Ревикій журвня Дюская Курстівнисть инправожна в спархія, Ревикій мурвня Дюская Курстівнисть инправожна курстів при отвітення правожна на при совешени правоти и силь ари совешени правоти и силь ари совешення правоти и силь отвітельних правоти и силь отвітельних правоти и силь отвітельних правоти п

Оставляя из стороит испрост, тавленные Епархідлиннях Соеть, Реалиція "Донсеон Кростівав Мыски" считаєть сконить долз обратить вниманій впоутатовъ притальняго Собранія из важный сожальнію, неріжки вабываєть сожальнію, неріжки вабываємый восрось с духовном просмашеній народа. Въ настоящое време мател вопросъ валаство сананамател вопросъ валаство сананаставивноть. Народа вашть, истично православный, истреми православный Церком, яз пославнее време одлалать въ ревиній и. будуми налосоразованниять, сталь умелаться безбожнимъ ученень сеціалистовъ безвашеежковъ Зти влие и коварише вреги стали полесить Церховы и ва превстантилей, стали разуршать основа государственной вилем. и гластайость атого жамисть разуршаніе тосударственной илем. и потеленности от превстания сталистова ботшеежковъ которые и до сихъ поръшеежковъ которые и до сихъ поръ-

Всякому оченирев, что мужно просейтить наресть, наручить его истаналь Вазангелія и убланть его, что питьме при соотраненія правосеванной иіра кожков проводить тихую и бемежевную жизнь. Если паттири церван не принутся за вту работу, то жногів пасожне уйдуть иль пона церкан, и храма могуть остаться беть колящиясь. Исесчено, это можеть произойти не срязу, а постанено, мо сало прархунствіе этого поменено, мо сало прархунствіе этого поменено, мо сало прархунствіе этого промена и темерь усерано просовіщують Ваштелія и та сною просовіщують Ваштелія и та сною просовіщують Ваштелія и деяе мерть. Не этой проповіды, оченнаю, насостаточно путьмо найти аруба, способы для просавшенія круда.

«Протоиерей местной церкви Николай Харитонович Попов (брат настоящаго председателя Совета управляющих отделами Всев[еликого] В[ойска] Д[онского]), едва начавший выходить из дома после перенесеннаго сыпного тифа 24 с[его]/г[ода] марта был арестован местным Советом, и отправлен на станцию Морозовскую в окружной Трибунал, где в ночь на 27-е тоже марта<sup>6</sup> был зарублен. Тело его 5-го с[его]/г[ода] июля было найдено со знаками рубленых ран (причем голова едва держалась на небольшой части тонкой кожи), перевезено в приход и погребено в церковной ограде.

Других насилий над духовными лицами, над членами их семейств, разграблений их имущества, разграбления имущества церкви, святотатства, кощунства или другого какого-либо касательства большевиков к церкви, ея установлени-



Фрагмент архивного дела с послужным списком отца Николая. Один из сохранившихся экземпляров. Публикуется впервые

«Отказываешься верить не факту, а существованию таких людей-зверей. Людей хватали ночью, приводили в сарай и здесь пьяные изощрялись, кто ловчее рубанёт шашкой или ударит кинжалом, пока жертва не испускала дух; всех зарезанных нашли под полом этого же сарая. Жрецов социализма впоследствии, для успокоения возмущённой народной совести, расстреляли».

Из письма Ф. К. Миронова В. И. Ленину от 31 июля 1919 г.

ям и обрядам не наблюдалось»<sup>7</sup>. В еженедельном православно-христианском журнале, издаваемом при Донской духовной семинарии, комитет Донского епархиального общества взаимного вспоможения обращался с просьбой к священно-церковнослужителям епархии «внести в церковные синодики на вечное поминовение в графу о

<sup>6</sup> 9 апреля по новому стилю. На основании утверждённых 4 мая 1918 г. Кругом спасения Дона законов, которые представляли почти полную копию основных законов Российской империи и отменяли все декреты и иные законы Временного правительства и Совета народных комиссаров, даты в документах указывались по старому стилю (юлианскому календарю). Белое дело. [Кн. 3]: Дон и Добровольческая армия. М., 1992. С. 10, 13, 396.

<sup>7</sup> ГА РФ. Ф. Р-470. Оп. 2. Д. 6 a. Л. 168.

упокоении имена рабов Божиих... прот[оиерея] Николая, Таисии $^8$  и Федора $^9$  (Поповых)» $^{10}$ .

17 июля 2006 года в день памяти святых Царственных страстотерпцев на заседании Священного Синода по представлению Ростовской епархии отец Николай Попов был причислен к лику святых новомучеников и исповедников Российских. Обретение мощей священномученика Николая Попова состоялось в

<sup>8</sup> Попова Таисия Фёдоровна (1876–1918), супруга протоиерея Александра Харитоновича Попова, невестка сщмч. Николая Попова

9 Попов Фёдор Александрович (1903– 1918/1919), сын протоиерея Александра Харитоновича Попова, племянник сщмч. Николая Попова.

 $^{10}$  Объявление // Дон. христиан. мысль. 1919. № 38 – 39. С 408.

день памяти преподобного Харитона Исповедника 11 октября 2006 г. в хуторе Верхнегнутове Чернышковского района Волгоградской области. День его памяти Православная Церковь чествует 26 марта.

11 октября 2006 года по благословению митрополита Волгоградского и Камышинского Германа в хуторе Верхнегнутов Чернышковского района Волгоградской области епархиальная комиссия по обретению мощей и группа археологов Волгоградского государственного университета приступила к раскопкам. Мощи новомученика были найдены в частично сохранившемся гробу и доставлены в Волгоградский Свято-Духовский мужской монастырь. В состав епархиальной комиссии входил протоиерей Анатолий Карпец, иерей Алексей Зимовец и др.

#### Комментарии

Мечёв Тихон Алексеевич, потомственный почетный гражданин, младший брат святого праведного Алексея Мечёва (1859–1923). Родился в Москве около 1864 г. в семье регента Чудовского митрополичьего хора Алексея Ивановича Мечёва. По состоянию здоровья выбыл из 6 класса 5-й московской мужской гимназии (ныне ГБОУ «Школа № 91»). Учитель церковно-приходской школы (1891/1892–1910).

Преосвященным Евдокимом (Мещерским), епископом Каширским, викарием Тульской епархии, был рукоположен во священника (1910) церкви Святителя Николая Чудотворца (ныне не действует, сохранилась в разрушенном виде) села Каверино (ныне не существует)



Рака с мощами священномученика Николая Попова, принявшего мученический венец на волгодонской земле, пребывает в Троицком храме Волгоградского Свято-Духова мужского монастыря с октября 2006 года

Каширского уезда Тульской губернии (ныне Ясногорский р-н Тульской обл.).

Умер 1 января 1911 г. «2-го января 1911 г. при многочисленном стечении народа, горько плакавшаго о почившем, брат его, известный в Москве священник, в сослужении с 8-ю другими священниками, торжественно совершил чин его погребения. По единодушному желанию прихожан и учащихся гроб был внесен в школу. Более 80-ти учащихся пропели панихиду о незабвенном устроителе школы. Горько плакали дети, прощаясь со своим дорогим учителем, всего себя безраздельно посвятившим Церкви и школе, более

дорогим ему, чем все блага мирския».

Государственный архив Тульской области. Ф. 3. Оп. 17. Д. 620. Л. 152–155; Там же. Д. 628. Л. 147–150; Там же. Д. 633. Л. 169–172; Там же. Д. 634. Л. 220–221;

Распоряжения епархиального начальства // Тул. епарх. ведом. 1910. № 26–27. С. 303; Там же. 1911. № 5. С. 22; Мечёв Т. На богомолье [Из путевых заметок учителя] / Послесл. В. Саблера. Пг., 1916. С. 74–80; Жизнеописание Московского старца отца Алексия Мечёва: Сост. монахиня Иулиания (в миру Мария Николаевна Соколова). М., 2016. С. 11, 13, 19.

За его телом приехала траурная делегация верхнегнутовцев. Об этом рассказали членам Комиссии по канонизации Ростовской-на-Дону епархии старожилы хутора, бывшие прихожане Иоанно-Богословской церкви Варвара Георгиевна Крылова и Евдокия Михеевна Дудакова. Они были маленькими девочками, но тот день запомнили на всю жизнь. По словам Евдокии Михеевны, «весь хутор вышел встречать его, я хорошо помню, и мы – детвора – тоже. Так ждали, как его везли с горы. Привезли, убрали и поставили в церковь...» После отпевания отца Николая похоронили у церкви за алтарём.



2 июня 2019 года в Волгограде под эгидой Волгоградской митрополии прошли торжества, посвященные 100-летию мученического подвига Николая Попова. Начались они с Крестного хода, в котором приняли участие около трех с половиной тысяч верующих волгоградцев. От Свято-Духова мужского монастыря рака с мощами была пронесена до площади Павщих Борцов в центре Волгограда

2. Горин Агафоник Емельянович (1874, ст-ца Верхне-Чирская – 1919), священник, казачьего происхождения. Обучался в Донской миссионерской школе. Рукоположен во священника 26 февраля 1905 г. Служил в Троицкой единоверческой церкви хутора Липичева станицы Пятиизбянской (1905–1908), Петропавлов-

ской единоверческой церкви хутора Лозный станицы Каргальской (1908—1912), Георгиевской единоверческой церкви хутора Есаулов (1912—1918), Николаевской церкви хутора Араканцев (1918—1919) станицы Ермаковской. С 1905 г. — заведующий и законоучитель церковно-приходских и министерских училищ.

Митрополит Волгоградский и Камышинский Феодор и митрополит Герман у раки с мощами священномученика Николая

«Мы и во сне не испытывали того, в чем эти мужи провели все время, не в наказание за грехи, но постоянно совершая добрые дела и постоянно подвергаясь скорбям».

Святитель Иоанн Златоуст

ГАРО. Ф. 226. Оп. 3. Д. 11604. Л. 213 об.; Там же. Д. 11747. Л. 220 об.; Там же.

On. 22. Д. 92. Л. 3 об., 12; Епархиальные известия // Дон. епарх. ведомости. 1905.

№ 8. С. 183; Донта. Мученики // Жизнь. 1919. № 65. С. 3.

3. Караичев Александр Фёдорович (1882/1883–1919), священник, сын казака. Окончил курс Донского окружного училища (1898), второклассной учительской школы в г. Славянске (1900), проходил пастырские курсы в Москве (1909–

Попова после крестного хода 2 июня 2019 года. Волгоград, площадь Павших Борцов

1910). На протяжении восьми лет был учителем церковно-приходских икол. 3 сентября 1906 г. епископом Сумским Евгением (Бережковым), викарием Харьковской епархии, рукоположен во диакона к Троицкой церкви слободы Больше-Черниговской Старобельского уезда Харьковской губернии (ныне село Великая Черниговка Станично-Луганского р-на Луганской обл. Украины).

12 февраля 1910 г. епископом Евфимием Елиевым, управляющим Московским Заиконоспасским монастырём, рукоположен во священника к церкви во имя Сошествия Святого Духа на Апостолов села Ново-Полтавского (ныне с. Новополтава Ключе́вского р- на Алтайского края) 37-го благочиния Томской епархии.

Архиепископом Томским и Алтайским Макарием (Невским, в 2000 г. прославлен в лике святых) с 16 февраля 1912 г. переведён к церкви Святого Архистратига Божия Михаила села Каип Барнаульского уезда (ныне Ключе́вский р-н Алтайского края). Указом от 18 апреля 1915 г. «переведен для пользы службы» к церкви Покрова Пресвятой Богородицы села Данковского (ныне д. Данковка Яйского р-на Кемеровской обл.) Томского уезда Томской губернии.

В послужном списке за 1916 г. указано, что взысканиям по суду не подвергался, под судом и следствием не состоял, по сведениям благочиннического надзора – «весьма хорошаго» поведения. Согласно прошения уволен за штат по Томской епархии с 4 октября 1917 г. С 28 сентября 1917 г. определён к Иоанно-Богословской церкви хутора Николаева станицы Цесаревичской Области войска Донского (ныне Морозовский р-н Ростовской области). Убит в феврале 1919 г. на станции Морозовской. Его супруга Анна Владимировна (1885-?, Морозовск Ростовской обл.) подвергалась издевательствам.

ГА РФ. Ф. Р-470. Оп. 2. Д. 6 а. Л. 224; ГАРО. Ф. 226. Оп. 19. Д. 955. Л. 202 об.,

209, 213; Государственный архив Томской области. Ф. 170. Оп. 1. Д. 4630. Л. 80 об. – 81; Справочная книга по Томской епархии за 1909/10 год: с дополнениями и изменениями в личном составе священно-церков-

нослужителей: по 1-е марта 1911 г. Томск, 1911. С. 656–657; Справочная книга по Томской епархии / сост. служащими консистории под руководством В. А. Карташева в январе-марте мес. 1914 г. Томск, 1914. С. 141, 570; Перемены по службе // Дон. христиан. мысль. 1917. №

17. С. 272; Перемены по службе // Томск. епарх. ведомости. 1917. № 21. С. 394–395; Донта. Мученики // Жизнь. 1919. № 65. С. 3.

Скибенков (Скибенко) Александр Флорович (Фролович) (1883, ст-ца Сиротинская 2-й Донской округ - после 1919), священник, казачьего происхождения. Окончил Качалинскую второклассную (1900),вольнослушатель Донской духовной семинарии (5 и 6 класс, 1912-1914). Состоял учителем церковно-приходских школ 2-го Донского округа (1900-1908), в том числе хутора Елкин станицы Есауловской. Преподавал церковно-славянский язык и пение в Базковской женской одноклассной школе (1909-1910). В 1903 г. удостоен звания учителя одноклассной церковно- приходской школы. По прошению

был определён псаломщиком к Сретенской церкви хутора Базковский станицы Вёшенской (1908-1910), диакон-псаломщик Николаевской церкви Новочеркасской местной команды (1913–1914). Рукоположен во диакона (1910), священника (1914). Служил в Георгиевской церкви посёлка Марьевско-Процыкова Донецкого округа (1910-1912), Казанской церкви хутора Дударевский станицы Вёшенской (1914 - после 1918). Особой комиссии по расследованию злодеяний большевиков при Главнокомандующем Вооруженными силами на Юге России дал свидетельские показания как священник Иоанно-Богословской церкви хутора Верхнегнутова станицы Есауловской.

ГА РФ. Ф. Р-470. Оп. 2. Д. 6 а. Л. 168; ГАРО. Ф. 226. Оп. 3. Д. 11609. Л. 220 об., 221 об.; Там же. Д. 11748. Л. 113 об.; Там же. Оп. 19. Д. 345. Л. 154; Там же. Д.955. Л. 124 об. – 125; Рапоряжения и известия епархиального начальства // Дон. епарх. ведомости. 1908. № 17. С. 331; Перемены по службе // Дон. епарх. ведомости. 1910. № 25. С. 429; Там же. 1912. № 29. С. 476; Там же. 1913. № 5. С. 53; От Правления Донской духовной семинарии // Дон. епарх. ведомости. 1914.

№ 19. С. 388; Перемены по службе // Дон. епарх. ведомости. 1914. № 25. С. 546;

Там же. № 27. С. 574.



Щербак Дмитрий Александрович, член экспертного совета комиссии по канонизации святых Донской митрополии



Окраина города. Свернув со Второй продольной и миновав городок Сельхозакадемии, проезжаем новостройки Комарово и углубляемся «в поля». Степь, овраги и вот, наконец, старые улочки частного сектора. Здесь, прямо на рядовом участке между двумя хозяйскими дворами, сияет куполами скромный беленый храм. Красивый ухоженный дворик, небольшой навес над входом, обычная деревенская лавочка, доска объявлений... Зайдем?

Сразу за входной дверью нас ждет удивление: внутри, за небольшим окошечком свечной лавки мы видим... еще один храм! А над входом – табличка вот такого содержания:

«Данное простое и деревянное здание храма было построено в 1943 году (взамен сожженного оккупантами), архитектурной ценности не представляет, но по существу является памятником ушедшей героической и непростой эпохи.

В 2000 – 2002 годах над историческим зданием храма, в целях сохранности, прихожанами было возведено здание-футляр»

Вот такой пример настоящей любви. Сразу после освобождения Сталинграда, после отгремевших бомбежек, практически на пепелищах люди бросились строить свою церковь, у властей вымаливая на то лишь разрешения. Спустя полвека их потомки, тоже простые прихожане, церковь укрепляют.

Сегодня здесь светло и уютно. Возносятся молитвы, царит атмосфера радости, доверия и какой-то покоряюще честной простоты. Все удивительно, по-домашнему просто: аккуратно побеленные старые стены, домашние садовые цветы в вазах и домашние же, приготовленные руками сестер, блюда на трапезе. Литургия служится каждую неделю и по праздникам.

– Ура-а-а! Причастие! Бежим скорее! – доносятся звонкие детские голоса, и из двора горошком высыпается в храм стайка ребятишек. Красивые, нарядные, сияющие, они поглядывают на нас застенчиво, но улыбаясь, и, сложив крестообразно ручки, чинно идут к амвону.

## «Uнаге как объяснить то гудо...»

Однажды в школу № 46 пришла женщина с очень грустными глазами, но полная сил и желания помочь в восстановлении храма Александра Невского в поселке Верхняя Ельшанка. Не так давно у нее умер сын Александр...

Это было в начале 90-х, распространить информацию было не так легко, как сейчас. Она хотела через детей и учителей обратиться к жителям поселка.

Как потом мы узнали от нашего главы поселка казака Степанова Петра Александровича, пустовавшее здание церкви хотели занять сектанты, но под его руководством храм сумели отстоять и в 1996 году оформить регистрацию православной общины. Их труды не пропали даром: церковь ожила, начались службы.

А уже в ноябре того же года в нашем возродившемся храме нас с мужем венчал священник Павел Насиняк: на тот момент он стал настоятелем. На венчании настаивали мамы – моя и мужа. Свекровь пела в церковном хоре нашего храма. В то время я посещала храм от случая к случаю, но вера в сердце жила всегда, и, наверное, все же больше, хоть и на подсознательном уровне, но была огромная потребность у меня

и у мужа венчаться. Теперь только я понимаю: Господь меня не оставлял никогда! Было очень грустно, что до этого счастливого времени не дожила моя бабушка, которая со многими коренными жителями страшно горевала о закрытии храма в 1961 году. Она много вспоминала и рассказывала о том, как еще детьми, а потом и молодыми семьями ходили они на службы. Как было радостно и светло на душе! Зерно веры в моей детской душе было посеяно именно ею.

Деревня была крепкая, зажиточная. И вот из нее «вырвали душу» – закрыли церковь. Первый раз в 1930 году, а потом уже надолго 1961-м.

Но обо всем по порядку.

## Уз статьи Дениса Рокотина «Верхняя Ельшанка. У терянная история»

Поселок Верхняя Ельшанка был основан переселенцами из Рыльского уезда Курской губернии в 1832 году, приехало всего несколько семей. Основателями стали государственные крестьяне, добровольно переселённые сюда из слобод Благодарной, Пушкарной и Сучкиной. По данным на 1862 год в Верхней Ельшанке было 112 дворов, и проживал 681 человек.







Большая икона святого покровителя храма в верхней Ельшанке впечатляет своей необыкновенной выразительностью. Князь Адександр Невский изображен на ней в полный человеческий рост

Верхняя Ельшанка в XIX веке считалась деревней Отрадинской волости Царицынского уезда. Её жители занимались хлебопашеством, бахчеводством, огородничеством, скотоводством, чумачеством (извозным промыслом) и торговлей косами. Продукцию ездили продавать на базары и ярмарки в Царицын. По данным на 1894 год в Верхней Ельшанке было 148 дворов и 940 жителей. По-

явилось 9 ветряных мельниц и 2 кузницы, а также 3 мелочных и 1 винная лавка.

В 1862 году было открыто движение по железной дороге «Царицын -Калач (Волго-Донской)», которая была проложена менее чем в одной версте от деревни. В конце XIX века она была соединена с новой линией до Новороссийска - Тихорецкой линией Владикавказской железной дороги. Развитие железных дорог и самого города Царицына благотворно влияло и на развитие Верхней Ельшанки, которая заметно расширялась, а благосостояние её жителей повышалось. Можно сказать, что деревня переживала в то время свои лучшие времена. Не было только церкви и школы.

В самой Верхней Ельшанке купцов не было. Но в её истории оставили свой след одни из самых богатых и известных предпринимателей Царицына, которые обратили своё внимание на эту деревню в конце XIX века. На средства купца и землевладельца Константина Васильевича Воронина в Ельшанке была построена деревянная церковь. Она получила имя святого князя Александра Невского и была освящена 17 сентября 1895 года.

За несколько лет до этого,



А. Репников с тростью в белом френче и с белым картузом скромно сидит слева.

в 1888 году, на станции Борки случилась железнодорожная катастрофа, в которой было много погибших и раненых, а царь

тилась волна благодарственных молебнов, и было решено строить храмы его духовному покровителю Александру Невскому.

«Я училась во втором классе. Нас учительница привела смотреть, как будут снимать большой колокол. Сгрудились мы в отдалении... Ахнул колокол так, как будто прогнулась в бездну земля. Страшно стало. Пусто».

Александр III и его семья чудом Воронин и Репников не остауцелели. По всей стране прока- лись в стороне.



Церковь и склеп были на этом месте



## «Люди, за rmo? Люди ли вы?»

В 1920-х годах по всей стране шла активная кампания по закрытию храмов, снятию колоколов, крестов и оград для нужд металлургической промышленности. Не избежал разо-

церковное добро. Отвечал за его сохранность ктитор Гришин Николай Григорьевич. Арестовали его за это. Он страшно кричал: «Люди, за что? Люди ли вы?»»

Декабрьские события 1929 года в селе Верхняя Ельшанка вызвали большой резонанс во всем Нижневолжском крае. Самое крупное

«А у ворот изгороди было шумно, кажется, дрались люди, не пускали других грабить церковное добро. Отвечал за его сохранность ктитор Гришин Николай Григорьевич. Арестовали его за это. Он страшно кричал: «Люди, за что? Люди ли вы?»

рения и Ельшанский храм.

Вот как об этих событиях вспоминала местная жительница, учитель русского языка и литературы школы № 46 Надежда Николаевна Старикова: «Я училась во втором классе. Нас учительница привела смотреть, как будут снимать большой колокол.

Сгрудились мы в отдалении. От большого колокола тянулась толстая и длинная веревка до земли. Дергали ее, когда звонили в большой колокол к утренней и вечерней службе.

Ахнул колокол так, как будто прогнулась в бездну земля. Страшно стало. Пусто. А у ворот изгороди было шумно, кажется, дрались люди, не пускали других грабить

восстание против власти в истории Царицына по численности протестующих.

Дело о беспорядках было на особом контроле у властей, да и «виновных» долго искать не пришлось. Для всестороннего расследования все материалы были переданы в отдел ОГПУ. 19 декабря 1929 года в отношении отца Петра Мамонова\* было вынесено обвинение по статье 58 п. 10 Уголовного кодекса и избрана мера пресечения – содержание под стражей. Вместе с ним были арестованы еще 7 человек, отчаянно боровшихся за колокола, за храм, за веру в Бога. 22 января 1930 года было официально объявлено



Священник Петр Петрович Мамонов в марте 1930 года был отправлен в печально знаменитый Соловецкий лагерь особого назначения. Фото 1930 года

об окончании следствия, а еще через месяц, 23 февраля 1930 года, тройка ОГПУ Нижневолжского края осудила священника Петра Петровича Мамонова, «как главного зачинщика и подстрекателя», по статье 58 п. 10



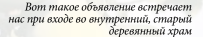
Первая входная дверь ведет в храм-«футляр», возведенный для сохранности внутреннего деревянного храма, построенного жителями освобожденного Сталинграда в1943 году буквально на пепелищах



Скромный, почти домашний интерьер маленького послевоенного храма

Данное простое и деревянное здание храма было построено в 1943 году (взамен сожженного оккупантами), архитектурной ценности не представляет, но по существу, является памятником ушедшей героической и непростой эпохи.

В 2000 - 2002 годах над историческим зданием храма, в целях сохранности, прихожанами было возведено здание футляр.





Соборная молитва на литургии



и п. 11 Уголовного кодекса на 8 лет с отбыванием наказания в лагере.

В марте 1930 года отец Петр Мамонов был отправлен на Соловки в печально знаменитый СЛОН – Соловецкий лагерь особого назначения.

30 марта 1989 года священник Петр Петрович Мамонов был реабилитирован прокуратурой Владимирской области, а 27 июня 1989 года – прокуратурой Волгоградской области.





5 июня 2022 года в храме святого Александра Невского в поселке Верхняя Ельшанка побывал митрополит Волгоградский и Камышинский Феодор. Глава Волгоградской митрополии отслужил Божественную литургию и пообщался с прихожанами



Настоятель храма протоиерей Владислав Сидоренко

дать, полученная на службах, ощущение незримого присутствия Божия живет и бережно хранится в людских душах, а главное - Господь нас не оставляет! Иначе как объяснить то чудо, что ровно через 100 лет после первого освящения храм открыт снова, возобновились службы, с амвона вновь звучат проникновенные проповеди - настоятели дарят нам тепло своих душ. Бывало, идя на службу, я мучительно размышляла над каким-либо вопросом, а во время проповеди отца Михаила Пристрема (он был настоятелем нашего храма до сентября 2021 года) я получала полный и четкий ответ. Это просто удивительно!

Сегодня с нами отец Владислав Сидоренко, и храм наполнен его душевным теплом и добрым словом – всем тем, в чем так нуждаются прихожане. У батюшки есть замечательная помощница – матушка Татьяна, хорошая хозяйка и организатор.

Спасибо Господу нашему за то, что Он слышит нас, грешных, и помогает во всем, спасибо за то, что посылает нам замечательных людей!

Слава Богу за все!

Ирина Полторацкая,

прихожанка храма святого
Александра Невского в поселке
Верхняя Ельшанка

## «Тлавное - Тосподь нас не оставляет!»

Однако с закрытием и разрушением храма община верующих не распалась. Ведь ту общину составляли прихожане, слышавшие проповеди отца Петра, сильного духом, отдавшего свою жизнь за веру.

Вскоре после окончания Сталинградской битвы, босые и голодные, жители поселка Верхняя Ельшанка просили власти разрешения на восстановление Александро-Невского прихода. И официальное разрешение было получено. Общиной был построен небольшой частный домик для Евдокии Игнатушеной, а она пожертвовала свой большой рубленый дом на восстановление храма.

Много горя и слез принесла Великая Отечественная война жителям поселка, и верующие люди понимали, что вылечить пострадавшие души можно только с помощью Господа нашего Иисуса Христа.

А через 18 лет опять беда: 1961 году храм закрывают снова. Больше 30 лет издевается советская власть над зданием храма: здесь был и овощной магазин, и продовольственный, и почта. Но благо-





















Церковь -это тело Христово. Церковь - это мы!

«Бывало, идя на службу, я мучительно размышляла над каким-либо вопросом, а во время проповеди отца Михаила Пристрема я получала полный и четкий ответ. Это просто удивительно!»

«Так говорит Господь Саваоф: обратите сердце ваше на пути ваши. Взойдите на гору и несите дерева и стройте храм; и Я буду благоволить к нему и прославлюсь». «Я с вами!» – говорит Господь» (Агг. 1:7–8, 13).



# Thu nem rosog cman cobcem gsyrum

## Божий дом kak cberka на Земле

...Ни сильный порывистый ветер, ни холодное весеннее утро не помешали православным христианам города Волжского прийти на пересечение улиц Карбышева и 87-й Гвардейской дивизии, где в скором, надеемся, будущем будет возведен православный храм великомученика Георгия Победоносца.

Людей все больше и больше: они понимают значимость происходящего. И вот епископ Калачевский и Палласовский Иоанн (Коваленко) начинает чин освящения места под храм. Владыка прочитал молитвы и окропил площадку под строительство дома Божьего святой водой.

Есть что-то символическое в том, что храм в честь этого святого будет построен на пересечении улиц, чьи названия связаны с Великой Отечественной войной. Ведь Георгий Победоносец – по-

кровитель воинства.

Еще один символический факт, о котором знают немногие. Храм будет возведен на месте бывшего лагеря политзаключенных. Неподалеку располагалось кладбище, где их хоронили. Сколько невинных душ загублено, о которых надо молиться, сколько поломано судеб!.. Уникальное место.

Курирует строительство протоиерей Петр Симора – настоятель храма преподобного Серафима Саровского. Есть у этого священника, по мнению горожан, особая миссия. Недаром они называют отца Петра знаковой фигурой волжского православия. С его именем связано возведение большинства храмов в городе

Волжском.

И он искренне радуется предстоящим событиям:

- Каким будет храм Георгия Победоносца? По проекту понятно, что в его архитектуре присутствуют итальянские мотивы. Вот что написано в проекте: «Большой купол венчает собой четырехгранник молельного зала и переходит в стройный восьмигранный барабан в стиле эпохи итальянского Возрождения со шлемовидным навершием...»

Так радовался отец Петр всегда, когда начинал строительство очередного храма, называя их свечками на земле родной.

- Храмы не только украшают наш город. Они несут в себе вы-

Почему «под раздачу» попал тогда именно отец Петр – представитель Православной Церкви, живущий по христианским законам и далекий от масскультуры? Потому что для тех, кто предпочитает иные принципы, он чужой. Он мешает жить так, как хочется.

сокие энергии, являются средоточием высокой духовности, - так говорит отец Петр, и с ним трудно не согласиться.

На роду написано

Петру Симоре на роду было написано стать священником: ведь он появился на свет во «втором Ватикане». Так называют на Украине небольшое село Залесцы - намоленное место. Может, единственное на всей планете, подарившее человечеству за несколько десятков лет более трех сотен священников.

Почему именно здесь возник неиссякаемый источник священнослужителей, однозначно сказать не может никто. Этот факт тем более странен, что в восьми километрах находится знаменитая православная святыня - Почаевская Лавра, которая, по идее, и должна была бы стать «кузницей кадров» священнослужителей. Но феномен возник именно в Залесцах, где можно в любой двор зайти и в каждом найти священника или человека, связанного со службой в храме.

Семья Петра Симоры не была исключением. Дед, Климент Пантелеевич, пел на клиросе. Вместе

с ним пел и Петр. А когда пасли скот, то читали вслух Псалтирь. Благодаря деду, мальчик овладел в раннем возрасте церковнославянским языком и знал его лучше, чем русский и украинский.

Но было еще что-то, необъяснимое словами. То, разлитое в воздухе, что проникало в душу и сердце мальчика. Намоленное место ко многому обязывает и располагает к высоким помыслам и душевным порывам. Это называется Божественным присутстви-

Не потому ли и поныне так влечет его в Залесцы? В позапрошлом году отец Петр служил в Покровском храме родного села, когда приезжал в гости к сестре с племянниками и друзьям - православным священникам, которым ох как непросто в нынешние времена. А в этом году поехать на Украину не удастся - впервые за долгие годы. Граница на замке.

В начале пути
Удивительные порою случают-

ся вещи.

...Просматриваю записи беседы с отцом Петром и тихо радуюсь, что не пошел он в институт, как захотел вдруг после школы, а поступил в Ленинградскую духовную семинарию. А то бы не было у нас отца Петра, а был бы историк Петр Устинович Симора.

И тут попалась на глаза книга иеромонаха Серафима (Роуза), всемирно известного американского православного подвижника. Пролистываю многочисленные фотографии в конце книги и вдруг... Неужели не показалось?

С одного из снимков на меня смотрит... отец Петр! Только совсем еще юный, высокий и стройный, без бороды, но в подряснике и с Библией в руках. Это назымоментальный снимок. вается Фотограф «схватил» его в кадре

...а молодой священник должен был немедленно и в полной мере выполнять многочисленные обязанности, среди которых – проповедовать, учить, разъяснять, увещевать. Подавать праведный пример, нести в мир Слово Божие.



стремительным, с открытым и пытливым взглядом, одухотворенным лицом.

Этот юноша в самом начале жизненного пути и вряд ли догадывается, что ждет его впереди. Он никогда еще не слышал названия города, который ему предстоит сделать православным, построив в нем десятки храмов, взрастив целое поколение молодых людей, откликнувшихся на его проповеди. Когда-нибудь он станет протоиереем и благочинным, настоятелем нескольких храмов. Возглавит один из отделов епархии, воспитает троих детей.

Все это еще впереди, как и многочисленные церковные и светские награды. Но к чему го-

С владыкой Иоанном



За мудрым советом — к батюшке

тов этот прекрасный юноша уже сейчас, так это служить искренне и беззаветно во славу Христа и Православной Церкви.

Но как?! Каким образом оказалась эта фотография в книге отца Серафима (Роуза)?

Оказалось, что снимок сделан на Валааме в то время, когда Петр Симора мечтал стать монахом. Но его духовник благословил вначале на паломничество по монастырям, чтобы поближе узнал молодой человек монастырскую жизнь. Вот тогда юноша и побывал на Валааме, где его запечатлел

православной молодежи в поисках истины, что издатель трудов Роуза решил взять этот снимок из фотодокументов Валаамского монастыря и вставить в книгу.

Духовник был прав, отправив молодого Петра по монастырям. Может, внутренним взором увидел, что юноше уготован иной путь, не менее значимый?

После семинарии отец Петр окончил Санкт-Петербургскую духовную академию, затем Волгоградский государственный университет с присвоением квалификации магистра по направлению «Юриспруденция». Батюшка продолжает заниматься самообразованием и по сей день.

Как тут не вспомнить слова митрополита Антония Сурожского о том, что «...священник должен быть или образованным, или святым, как преподобный Серафим Саровский».

# ... И не жди наг\$ады

В июле 1992 года бывший семинарист подошел под благословение к владыке Герману (Тимофееву), а тот вдруг сказал, что через три дня будет рукополагать его в чин диакона. Для Петра Симоры это было полной неожиданностью и казалось преждевременным: хотелось еще поучиться, набраться опыта.

А еще через три дня в Свя-

После потопа Господь обещал не делать одного – не уничтожать людей. Но если в результате упорного и стремительного расчеловечивания люди исчезнут, останется лишь внешнее бездушное сходство, это снимет обещание. Животным Он ничего не обещал.

неизвестный фотограф.

Казалось бы, что за событие – снимок. Но это с какой стороны посмотреть. Видимо, настолько был одухотворенным лик юноши, так ярко передавал устремления

то-Духовом монастыре диакона рукоположили во священника. Архиепископ Волгоградский и Камышинский Герман назначил его штатным священником в Свято-Тихоновский приход –

единственный на тот момент в городе Волжском.

Отцу Петру шел тогда 26-й год – примерно столько же, сколько выпускникам светских вузов с той только разницей, что у молодых инженеров предполагается долгий путь к вершинам мастерства, а молодой священник должен был немедленно и в полной мере выполнять многочисленные обязанности, среди которых – проповедовать, учить, разъяснять, увещевать. Подавать праведный пример, нести в мир Слово Божие.

Однако атеистически настроенные волжане зачастую неласково встречали священнослужителя. Это было трудное время, замешанное на недоверии окружающих к Церкви и отчуждении от православной жизни, насмешках и чуть ли не угрозах. Если прибавить к этому бытовые проблемы, которых не избежать на новом месте, и неопытную молодость...

...Вспомнились события многолетней давности, непосредственно касающиеся протоиерея Петра Симоры – в то время он был благочинным Волжского православного округа.

И разговор с главой города Игорем Ворониным тоже всплыл в памяти. У Игоря Николаевича, что называется, на тот момент накипело:

- Только что прочитал в желтой прессе статью, в которой отцу Петру посмели приписать поступки, совершенно ему не свойственные! На достойного, скромного, глубоко порядочного человека сочинили пасквили, и все молчат! Да в таких случаях весь город должен в один голос воскликнуть: «Что вы творите, люди?!» И встать на его защиту, всем миром пресечь очернительство. Если этого не случилось, значит, часть нашего общества в духовном плане нездорова.



Освящение больничных помещений

Ведь почему «под раздачу» попал тогда именно отец Петр – представитель Православной Церкви, живущий по христианским законам и далекий от масскультуры? Потому что для тех, кто предпочитает иные принципы, он чужой. Он мешает жить так, как хочется. И это раздражает.

Всё прошло, и отец Петр не очень-то любит вспоминать те годы. Давайте пропустим их и мы. Расскажем о другом: каким стал Волжский за 20 с лишним лет, в течение которых отец Петр Симора был благочинным Волжского православного округа. Именно при нем город стал совсем другим – православным.

## Между Богом и людьми: высокое служение

Воздушные крестные ходы, начало которым положил отец Петр, становятся в городе Волж-

ском традицией. Один из первых – с Урюпинской иконой Божией Матери – состоялся лет 20 тому назал.

Каждый раз священник, если принимает участие в таком облете, любуется городом. Прекрасен Волжский с высоты птичьего

предприятиях и в других учреждениях.

На улице Московской, 16 при благочинном отце Петре открылась социально-миссионерская станция, где различного вида помощь могли получить все, кому она была нужна. Заработала

Прекрасен Волжский с высоты птичьего полета. Но еще прекраснее, что повсюду, один за другим, вспыхивают на солнце купола православных храмов. Это грандиозное зрелище.

полета. Но еще прекраснее, что повсюду, один за другим, вспыхивают на солнце купола православных храмов. Это грандиозное зрелище.

Сейчас в Волжском около 20 храмов. И практически за каждым из них стоит имя отца Петра: он организовывал, вдохновлял, находил средства, контролировал строительство.

Помимо этого, появились в Волжском молитвенные комнаты в институтах, больницах, на

православная библиотека, стали вести приём психолог, нарколог, социальные педагоги, юрист и священники. В бесплатном магазине люди приобретали одежду, обувь, продукты.

При храмах открылись воскресные школы, православный детский садик – перечислять можно еще долго. И невольно возникает вопрос: разве по силам такой гигантский объем работ для одного человека, пусть даже священника?



- А почему вы решили, что я один? - удивился отец Петр. - Нас много. Это всё священство епархии и православные люди: глава города Игорь Николаевич Воронин, депутат Волжской городской думы Юрий Леонидович Дудник, генеральный директор АО «Флагман» Василий Афанасьевич Якунин и тысячи прихожан, готовых протянуть руку помощи Волжскому благочинию.

## Настоятель

Когда отец Петр стал настоятелем храма Серафима Саровского, то на месте здания был фундамент и выведены стены с проемами для окон. Крыша, потолок, внутренняя отделка, роспись стен, благоустройство территории – все это еще предстояло сделать. И снова вокруг священника образовался круг единомышленников. Молились и строили. Строили и молились.

И теперь храм преподобного Серафима Саровского – один из самых красивых в городе. Здесь

проходят фестивали колокольного звона. Детвора занимается в воскресной школе, а совсем маленькие играют на детской площадке. Иконная лавка, просторное здание, где постоянно проводятся различные мероприятия, трапезы для малоимущих всё, как положено в православных приходах.

При храме существует лавка бесплатных вещей. Если вы, уважаемые читатели, хотите помочь многодетным семьям, бездомным, то можете принести сюда одежду, обувь, продукты, предметы гигиены и первой необходимости. Есть люди, которые очень в них нуждаются.

Отец Петр по-прежнему работает с общественными организациями, педагогами, родителями и учащимися нашего города. Его часто можно встретить в больницах, приютах, воскресных школах: отец Петр руководитель отдела религиозного образования и катехизации Калачевской епархии.

## Помни о главном

В воскресные дни на Божественную литургию в храм преподобного Серафима Саровского собирается по 200–300 прихожан. Значит, они находят здесь то, что ищут. И теперь уженикто не назовет Волжский, как это случалось раньше, городом безбожников.

Наоборот, такой мощной нравственной силой стало православие на пути бездуховности, что именно к нему обращаются городские власти за помощью и сотрудничеством в духовно-нравственном воспитании молодежи.

Отец Петр однажды сказал на Рождественских чтениях:

- Безнравственность и жестокость прямым попаданием бьют по религиям, которые противостоят разрушению, а значит, автоматически являются врагами тех, кто насилие, ложь и сребролюбие сделал смыслом своей жизни.

Жизнь показала, как прав был тогда батюшка. Как и в том, что Бог считает нас людьми за душу, а не за колесо, порох или компьютер. После потопа Господь обещал не делать одного – не уничтожать людей. Но если в результате упорного и стремительного расчеловечивания люди исчезнут, останется лишь внешнее бездушное сходство, это снимет обещание. Животным Он ничего не обещал.

Отец Петр вместе со всей Православной Церковью делает для нас главное – противостоит агрессии бездуховности. Молитвой, личным примером и делами он спасает в каждом из нас Человека.

Татьяна Александрова

Протоиерей Димитрий Смирнов

# «Boksyn bee no-nsenchemy emsaund - a gywa yenokaubaemes»

«Все предано Мне Отцем Моим, и никто не знает Сына, кроме Отца; и Отца не знает никто, кроме Сына, и кому Сын хочет открыть. Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим; ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко».

Евангелие от Матфея 11:27-30

Бога можно познать только через Сына Божия. Все люди, которые не знают Иисуса Христа, но говорят, что веруют в Бога, на самом деле Бога не познали. А Христос познается через Евангелие. Поэтому если человек не знает Евангелия, то он не знает и Бога.

# В koro же он morga верует?

Кто в кого. Каждый грешник по своему образу и подобию изобретает себе бога и этому богу поклоняется. И чаще всего этот бог совсем не тот, в которого верует святая Церковь. Поэтому для каждого человека в этих трех евангельских строках содержится призыв: познайте Сына Божия, и, если Сын Божий захочет, Он вам откроет Отца. Он Сам сказал: «Я и Отец – одно. Если бы вы знали Меня, то знали бы и Отца Моего».

«Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас». Особенно актуально эти слова звучат в наше время. Кто сейчас спокоен? Кто живет в мире? Кто в любви? Кто в тишине? Все беснуются, все страдают, все мучаются, у всех неспокойно на душе, у всех тяжесть, у всех горе и слезы, все волнуются, скрежещут зубами от бессилия – и ничего не могут сделать. А Господь говорит: «Придите ко Мне, и Я успокою вас». Покой наступает только тогда, когда человек познает Бога. Как ребенок: он плачет, кричит, а когда мать возьмет его на руки – успокаивается. Он даже отличает, мать взяла его, или соседка, или какой-то дядя. Он чувствует родные руки, он к ним привык и узнает их. Так и душа человека: когда она приходит к Богу, она узнает эти руки, и ей сразу становится легко и спокойно и ясно, куда идти. И человек

Он тебе даст прожить и сто, и двести лет, лишь бы ты трудился над своей душой. Заберет Он тебя в тот момент, когда поймет, что ничего лучшего у тебя уже не выйдет, а если дальше будешь жить, то станешь еще хуже.

обретает опору, как дитя обретает опору на руках матери. Хотя он вроде высоко поднят над полом и ему должно быть страшно, а ему, наоборот, спокойно: он знает, что эти руки не выпустят. Так и человек, когда попадает в руки Божии, ему становится спокойно. Вокруг все по-прежнему страшно – а душа успокаивается. К этому покою Господь нас и зовет.

«Возьмите иго Мое на себя». «Иго» в переводе на современный язык значит «ярмо» или «хомут». Животному надевали на шею ярмо и с его помощью привязывали плуг или телегу. Каждый из нас в жизни несет какой-то крест, у каждого какие-то обязанности. И вот Господь говорит: «Возьмите иго Мое». Какое иго? Заповеди. Господь хочет как-то обуздать нашу жизнь Своими заповедями, и если мы это иго на себя возьмем, то Он нам обещает, что мы обретем покой. Поэтому мы должны обязательно обуздать свою жизнь заповедями Божиими. Ведь в основном-то мы живем своими желаниями. Как захочу, как считаю нужным, как мне подружка подсказала, как у людей увидел, так и живу. А это неправильно. Надо жить по заповедям Божиим. А для этого надо знать заповеди Божии, надо день и ночь изучать Священное Писание, надо знать его наизусть - тогда сможешь эти заповеди исполнять. Ведь как ты исполнишь заповеди Божии, если ты их не знаешь?

# Наход становится пхоклятым от Бога

Представим себе: дикий, темный лес, и у человека нет ни карты, ни компаса, звезд на небе не видать, и он не знает, куда ему идти. Чем кончится это блуждание по лесу? Или с голоду умрет, или провалится в болото. Так и мы. Оголодала наша душа, она уже почти

«Научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим». «Научитесь от Меня», - говорит Господь. Да, учиться нам не у кого, в жизни примера нет: ни родители не могут нам пример показать, ни окружающие люди; святых среди нас уже давно нет. Поэтому нам нужно пример искать только в Евангелии. Смотреть, как поступал Господь, смотреть, как Он жил. Нам нужно понять, что значит быть кротким, что значит быть смиренным. И не только понять, а принять это в свое сердце. Это должно в нашем сердце запечатлеться, и мы должны поступать уже не так, как прочие люди, как боль-

А если ты все время будешь стремиться к лучшему и если это стремление будет настоящее, подлинное, Господь тебе и жизнь твою продлит, и даст тебе возможность усовершенствовать душу для того, чтобы ты в Царствии Небесном занял ту обитель, которую Он тебе приготовил.

мертвая, и мы все время проваливаемся в какое-нибудь болото: то в одну грязь влипнем, то в другую, то в третью, то лбом в какое-то дерево воткнемся, то всего себя израним. И так вся наша жизнь проходит в блуждании по этому темному лесу, потому что нет у нас ориентира, мы не знаем, куда бредем. В этом наша беда. А ориентир в жизни дают заповеди Божии. Они для нас написаны, потому что мы не понимаем, что надо делать, а что - не надо. И в своей духовной жизни не понимаем, как себя вести. Поэтому великая милость Божия, что Господь нам открыл, дал, можно сказать, разжевал и в рот положил, как надо жить, чтобы спасти свою душу от греха, от этой помойной ямы, в которую мы постоянно забираемся. И нам надо ухватиться за Священное Писание, его изучать. С этого необходимо начинать духовную жизнь.

шинство. Есть даже такое замечательное выражение «подавляющее большинство», то есть большинство, которое давит на нас своим безобразием. И все-таки надо не поддаваться этому подавляющему большинству.

Господь говорит: «Я посылаю вас, как овец среди волков». Надо всегда помнить о том, что, если мы хотим достигнуть Бога, мы должны быть кроткими, как овечки.

«Иго Мое благо, и бремя Мое легко». Да, заповеди Божии – это благо. Когда большинство народа исполняло заповеди Божии, тогда страна процветала, и была богата, и была огромна, и народы жили в ней в мире. А когда заповеди Божии поменяли на заповеди людские, например, «грабь награбленное» или «то, что моему классу выгодно, то и морально», то есть когда заповеди Божии отменили как ненужные: дескать, устарели, – тогда сразу все пришло в не-





Все беснуются, все страдают, все мучаются, у всех неспокойно на душе, у всех тяжесть, у всех горе и слезы, все волнуются, скрежещут зубами от бессилия – и ничего не могут сделать. А Господь говорит: «Придите ко Мне, и Я успокою вас».

га, аборты делают. И сразу народ становится проклятым от Бога: он бьется над тем, как бы себя прокормить, а ничего не получается, и этот народ вымрет обязательно, потому что он восстал на самого себя.

## «Xak же mak? Hu ogнoй заповеди не моч исполнить!»

И так с любой заповедью Божией. Господь говорит: «Кто нарушил одну заповедь, тот нарушил все». Так и Уголовный кодекс говорит. В Уголовном кодексе больше двух сотен статей, но, если нарушил хотя бы одну, все равно – под суд. Заповедей Божиих много, но, нарушив одну, ты перечеркиваешь весь закон, ты перечеркиваешь свою связь с Богом. Поэтому надо заповеди Божии познавать, изучать и стараться исполнять. А исполнить

их можно, только если мы будем подражать Христу – Его кротости и смирению. Вот чему Господь учит.

И вот когда мы встанем на этот путь: прочитаем Евангелие, примем его сердцем, познаем, что это Истина, возлюбим этот путь, захотим по нему идти и начнем пробовать это делать, - то мы увидим, что у нас ничего не получается. Мы будем приходить в отчаяние: «Как же так? Ни одной заповеди не могу исполнить!» Каждый человек, который встает на этот путь, очень быстро это познает. И апостолы однажды спросили: «Почему это так?» А Господь ответил: «Без Меня не можете делать ничего». Ни одну заповедь Божию без Бога исполнить нельзя. Поэтому Он и говорит в Евангелии от Марка, которое мы сегодня тоже читали: «Имейте веру Божию, ибо истинно говорю вам, если кто скажет горе сей: поднимись и ввергнись в море, и не усомнится

годность, все стало рассыпаться. И рассыплется еще больше. Мы только в начале этого великого падения, потому что невозможно без заповедей Божиих ничего сотворить – блага не будет.

Представим себе на секунду, что бы было, если вдруг какая-нибудь планета захотела бы идти не в ту сторону, в какую ей Бог предначертал, а в другую. Вся Солнечная система сразу же рухнула бы, и на земле начались бы всякие катастрофы. Или представим себе, что вода при охлаждении не расширялась бы, а сжималась, как и все прочие вещества. Зимой сразу же все, что живет в воде, погибло бы. И так во всем: если какой-то закон, установленный Богом, нарушается - все тут же рушится. Так же и в душе человека. Возьмем какую-нибудь заповедь, например, «Чти отца и мать». Если человек не чтит отца и мать, все сразу вокруг рушится. Сначала в семье, а если это становится общим местом для всего народа, то рушится весь народ сразу, он начинает вымирать. Или, например, есть заповедь «Не убий». А люди убивают друг дру-



в сердце своем, но поверит, что сбудется по словам его, будет ему, что ни скажет. Потому говорю вам: все, чего ни будете просить в молитве, верьте, что получите, – и будет вам».

Чтобы пройти путем заповедей Божиих, нужно обязательно все время молиться Богу и просить: «Господи, спаси меня, Господи, помоги мне исполнить эту заповедь, Господи, не дай мне оступиться, не введи меня во искушение, избавь меня от лукавого». Все время Его просить. И если мы так будем призывать имя Божие, мы сможем пройти путем заповедей Божиих. А если попытаемся без Бога, без Его помощи исполнить заповеди, то ничего не получится, мы ничего не сможем. Поэтому если человек пытается жить по-христиански, но при этом в храм не ходит, не молится и не причащается, это обречено на провал. Это невозможно. Даже если ежедневно ходить в храм, постоянно причащаться, и то человеку очень трудно, а если не ходить - он просто обречен.

## Но для молитьы есть очень важное условие

Господь говорит: «Если вы будете прощать людям согрешения их, то простит и вам Отец ваш Небесный, а если не будете прощать людям согрешения их, то и Отец ваш не простит вам согрешений ваших». Когда просишь чего-то у Бога, вспомни о своих должниках: о всех тех, кто тебя обидел, в чемто ущемил, как-то тебя прижал, - и обязательно прости от всей души. Прости – тогда Господь тебя примет. Потому что мы все нуждаемся в том, чтобы Бог нас простил. А Он ставит такое условие: насколько ты милосерд к людям, настолько и Я буду милосерд к тебе. Пусть человек против тебя согрешил, но ты стократно согрешил против Бога, поэтому, если ты нуждаешься в прощении, прости сначала своего



ближнего, а потом требуй что-то от Бога.

Когда человек в чем-то не прав, мы часто говорим: «Это же возмутительно!» Хорошо, а посмотри на себя, что ты делаешь. Видишь свою неправоту? Так вот, сначала вытащи бревно из своего глаза, а потом будешь вынимать соринку из глаза другого. Посмотри на себя, как ты живешь, и замолчи: ты не имеешь права никому ничего говорить, никому ни на что указывать. Смирись и будь кроток, как овечка. И это будет правильно. Потому что как же можно других учить, когда сам

переделать. А на это уйдет ровно вся наша жизнь. Так Господь и устроил: Он тебе даст прожить и сто, и двести лет – лишь бы ты трудился над своей душой. Заберет Он тебя в тот момент, когда поймет, что ничего лучшего у тебя уже не выйдет, а если дальше будешь жить, то станешь еще хуже. Если Господь так решит, тогда Он тебя заберет. А если ты все время будешь стремиться к лучшему и если это стремление будет настоящее, подлинное, Господь тебе и жизнь твою продлит, и даст тебе возможность усовершенствовать душу для того, чтобы ты в Царствии

Трудиться, не лениться, за все Бога благодарить, подражать Ему в кротости и смирении, всегда просить Его о помощи и всегда всем и все прощать.

ничего не знаешь? Это выглядит безобразно, отвратительно, когда человек начинает учить, а сам ничего не может ни сделать, ни показать. Это просто смешно. Поэтому нам не надо так поступать, а надо стараться с кротостью, со смирением проходить свой путь, молиться Богу и на молитве всех прощать. Видите, как просто.

Да, на словах очень просто. Я все рассказал – вот и начинай, и спасешься. На самом деле не так все просто. Чтобы спасти свою душу, нужно всю свою поганую природу

Небесном занял ту обитель, которую Он тебе приготовил. Поэтому будем, братья и сестры, трудиться, не лениться, за все Бога благодарить, подражать Ему в кротости и смирении, всегда просить Его о помощи и всегда всем и все прощать. Аминь.

Источник: Проповеди. Книга 6. / протоиерей Димитрий Смирнов – Москва: Сестричество во имя преподобномученицы великой княгини Елизаветы, 2008.

Рисунки: заслуженный художник России Александр Лепетухин



Пост - это не только ограничения в еде.

В вас есть образ Бога, и вам важно уподобиться Ему. Самое время ощутить еще отчетливее Его присутствие рядом с собой. Сегодня мы слышим призывы к легкому развитию, нас убеждают делать все легко, более того - делать то, что нравится и хочется. И мне кажется, что нас стало настораживать слово «труд». В результате чего, приступая к какой-то деятельности, требующей преодоления себя, мы не настроены на радость созидания. Но не слушайте тех, кто говорит про серьезные изменения с легкостью.

С радостью - возможно, с легкостью - нет.

Время, когда важно принимать решение о мере поста, самое смутное. Оно полно «за» и «против», мнений и разговоров, открывшихся новых кафе и развлечений, но для вас все это может встать на паузу.

Пост – это то время, когда мы имеем возможность все вместе стать лучше, но стать лучше просто так, без труда, не получится. Мы становимся лучше через отпускание всех обид и прощение. «Прости» нам говорит про обнуление всех недомолвок, недопониманий между нами, без закидывания вслед «но все-таки ты же был не прав тогда...»

Пост может стать входными воротами в наш внутренний мир.

Пост - это возможность посмотреть, что нами действительно управляет и чем управляем мы.

Пост - это не только ограничения в еде.

Пост - это радость и духовное возрастание.

Пост - это время молитвы и милостыни.

Милостыня - не подаяние денег, а милость к человеку. Человек становится милосерднее, когда перестает следовать исключительно своим желаниям. Свои желания отодвигаем и в оба глаза ищем того, кому мы можем быть полезны и кому можем скрасить его страдания.

Данное время - это качественный круг общения для духовного возрастания. Важно спросить себя до поста, есть у меня такой круг общения или нет? Мое окружение просто удобно мне или же действительно находится в единомыслии со мной по поводу взглядов на духовный путь? Почему так важен правильный круг общения? Потому что это тот спасительный круг, что будет поддерживать вас на плаву, спасая от срыва и схода с дистанции поста.

Есть еще один острый угол с выбором меры поста: важно выбирать ее по своим силам, дабы не впасть в ересь дотошного чтения этикеток на продуктах, от голода не «сожрать» соседа, срывая на нем накопленное раздражение, и не изображать

Обсудите меру поста со священником, которому доверяете, который даст, как тренер, ту нагрузку, которая будет трудна, с плодами, в радость и полезна.





Речь идет о добродетели, которая укрепляет нас и взращивает в нас духовные плоды.

великого постника. Об этом нам напоминает Христос: «Также, когда поститесь, не будьте унылы, как лицемеры, ибо они принимают на себя мрачные лица, чтобы показаться людям постящимися. Истинно

показаниям (или по физиологическим особенностям) не можете так же, как обычно, ограничить себя в еде, есть и другие опоры поста – молитва и милостыня, не забывайте о них. Очень важно, особенно в ны-

Понуждение – главный маркер доброго дела. Почему так важен правильный круг общения? Потому что это тот спасительный круг, что будет поддерживать вас на плаву, спасая от срыва и схода с дистанции поста.

говорю вам, что они уже получают награду свою» (Евангелие от Матфея 6:16).

Так вот наше «я» быстро определит удобные силы и ослабит труд над собой. Поэтому рекомендуют обсудить меру поста со священником, которому доверяете, он, как тренер, даст ту нагрузку, которая будет трудна, но радостна, и принесет плоды. Сам человек однозначно возьмет ношу меньше. Это как в спорте: все спортсмены знают, как тренироваться, но меру нагрузки определяет тренер. Не стоит себя укорять, если вы по медицинским

нешнее время, когда много людей чувствует слабость после перенесенного COVID-19, сохранять свое тело в тонусе, подпитывая его пищей. Если оно будет слабо, то никакой молитвы и милостыни не ждите от себя. Будет только злость и раздраженность, когда вы будете пытаться приступить к труду.

Также немаловажным компонентом вхождения в пост является цель. Ее можно измерить, например, делом, связанным с проявлением милосердия к людям. Милосердием большим, чем обычно. Подвигом, от которого ближнему станет жить лучше. Кто-то в это время начинает активно волонтерить, кто-то оказывает свои профессиональные услуги бесплатно или за чисто символическую плату и так далее. Плоды поста не заставят себя долго ждать. Речь идет о добродетели, которая укрепляет нас и взращивает в нас духовные плоды. Чтобы понять доброе это дело или нет, надо посмотреть на то, делали ли вы его с понуждением себя или без. Понуждение главный маркер доброго дела. Например, если вы не просто, переходя дорогу, захватили на бегу с собой бабушку, поторапливая ее «Бабуля, давай быстрее шаркай, опаздываю...», а спокойно перевели ее в нужном ей направлении со вниманием к ее скорости и цели пути.

Пост – время сдачи себя под Закон Божий.

Радостного поста Вам!

Виталий Котов, православный врач-психиатр Фото: Константин Троицкий, Андрей Березовский



Город Волжский. Детская больница. Через руки медиков только в этом году прошло более 80 не нужных родителям мальчишек и девчонок. От одних детей отказались уже в роддоме, другие дети ушли бродяжничать: на улице лучше, чем в пьяной семье, третьи оказались в больнице из-за лишения матерей родительских прав.

Петенька, Оленька, Дима, Глеб, Машенька, Светлана – десятки имен. За каждым таким случаем – трагедия маленькой души.

«Яхороший...» Ребенка предать нетрудно.

Ребенка предать нетрудно. Что он сделает, если полностью зависит от родителей?

...В тот роковой день маленькому Сашеньке было всего лишь два годика. Он еще плохо говорил, а потому не мог рассказать, что пережил, когда его бросили. Но это не значит, что он ничего не чувствовал, не страдал.

Говорят же: даже в утробе матери плод слышит и понимает материнские слова, реагирует на них. И начинает метаться, когда его пытаются умертвить.

Так утверждает наука, установив, что зачатки нервной системы (а именно – нервная трубка) формируется у эмбриона уже на 21-й день после зачатия. О том же говорит и православие. Ведь, согласно православным догматам, душа появляется у человека именно с момента зачатия.

Так что же тогда говорить о двухлетнем ребенке?.. Что рассказал бы Саша, будь он взрослее? Быть может, вот это?

«Больше всего на свете я люблю свою маму. Потому что она самая лучшая. В тот день, когда я видел ее в последний раз, на улице было холодно. Но мама надела на меня комбинезон и шапочку, и мы пошли гулять вместе с каким-то дядей. Дядя ей говорит: «Оставь его где-нибудь в людном месте, а то ведь Сергей и впрямь убьет, если обещал». Дядя Сере-

Однажды ранним утром волжский бомж рылся в мусорном баке. Заглянул и в грязную сумку, что стояла рядом с баком, и тут же отпрянул. На дне сумки лежал... ребенок.

жа мне не папа, но живем мы с ним вместе: я, мама и он. Дядя Сережа злой, он меня не любит. Поэтому я его боюсь.

Кого, интересно, они хотят оставить... Но как же все-таки хорошо идти вот так с мамой, держась за ее руку, и никого не бояться!

Куда это мы? Ага, понятно: к тому большому зданию, где работают дяди и тети в белых халатах. Мне тут надо немножко постоять? Зачем, мама? Уже совсем холодно и темно! Ладно, если надо, подожду. Ты ведь ненадолго?

Но почему она пошла не в здание, а куда-то далеко? Вот уже и не вижу ее совсем. Я здесь совсем один! Такой маленький и одинокий под огромным черным небом. А мимо проходят чужие люди, и никто меня не замечает. Я совсем замерз и хочу пить. А мамы все нет и нет. Кажется, я никому не нужен? Для всех лишний и чужой? Мама, вернись, я хороший! Посмотри, я не плачу и терпеливо жду. И всегда-всегда буду тебя слушаться!

Но почему вокруг меня собралось столько людей? Куда они меня ведут? Я не должен отсюда уходить: мама придет, а меня нет! Где моя мама?!

Зачем-то меня раздели, осмотрели, что-то записали. И отдали тете в белом халате. А я все ждал: сейчас распахнется дверь, войдет мама – и я брошусь к ней на руки. А потом мы вместе пойдем домой. Но тетя отвела меня в комнату, где стояло много маленьких кроватей и были другие дети. Я так до сих пор и не понял: почему за мной не пришла моя мама? Наверное, она меня потеряла. Не нужно было мне уходить...»

Все это – не вымысел, не фантазия ума. Такой случай действительно произошел в городе Волжском несколько лет тому назад. И о нем помнит вся дет-

ская поликлиника.

Сашина бабушка не знала, что натворила ее дочь. А когда узнала, ее сердце дрогнуло. Она пришла в отдел опеки и попечительства с просьбой оформить на внука опекунство.

А что же ее дочь? Уехала в какой-то район Волгоградской области, таким образом решив свои проблемы.

Наверное, их, действительно, было немало. Как и у всех, кто бросает своих детей. Но неужели есть на свете причина, которая может оправдать таких матерей?

«Почему я никому не нужен?» В прошлом месяце в детскую

В прошлом месяце в детскую больницу привезли двух мальчиков-погодков от матери-алкоголички. Дети неухоженные, в грязной одежде, простуженные, с кожными заболеваниями. Их будут лечить в инфекционном отделении.

На днях перевели в больницу

грудного ребенка из роддома. Таких называют отказниками.

В подъезде одного из домов полиция обнаружила 12-летнюю девочку. Пьяные родители выгнали на улицу, чтобы не мешала веселиться. На ее теле – следы побоев.

Пятимесячная дочь Нины К. попадает в больницу не в первый раз. Три раза девочка перенесла бронхит. Лежала в реанимации в тяжелом состоянии. Мать клялась-божилась, что возьмется за ум. И что же? Ребенок снова в больнице. А ведь как сердечно к Нине отнеслись! Материальная помощь, трудоустройство, лечение от алкоголизма – все было к ее услугам.

Целая армия городских служб еще и еще раз пытается пробиться сквозь равнодушие таких родительниц: с ними разговаривают, уговаривают, убеждают, помогают... Священники, медики, сотрудники Центра соцзащиты населения, комиссия по делам несовершеннолетних и полиция



Глубоко верующим человеком оказалась и Ольга Гопиенко – уникальный, без всякого преувеличения, врач. Здоровьем детей она занимается около 40 лет. Через ее руки прошли сотни брошенных детей.

работают в тесной связке. И вы знаете, какая обнаружилась закономерность? Большинство людей, которые занимаются брошенными детьми и женщинами, попавшими в трудную жизненную ситуацию, – верующие!

Православная христианка – главврач детской больницы города Волжского Людмила Панина. Это она старается дать шанс

сказали: котенок. Потом спешно ретировались, видимо, испугавшись. А через какое-то время в беседке на территории больницы нашли ту самую сумку, в ней – ребенок.

Потом выяснили, что девочка рожала дома, а младший брат пригрозил: «Расскажу маме, как ты сильно кричала!» Решила от ребенка избавиться таким вот

Большинство людей, которые занимаются брошенными детьми и женщинами, попавшими в трудную жизненную ситуацию, – верующие!

каждой женщине: беседует, входит в положение, помогает.

Глубоко верующим человеком оказалась и Ольга Гопиенко – уникальный, без всякого преувеличения, врач. Здоровьем детей она занимается около 40 лет. Через ее руки прошли сотни брошенных детей.

Вот история. Однажды в детскую больницу пришли две девочки подросткового возраста. В сумке у них что-то пищало,

способом.

А сколько Ольга Николаевна выходила недоношенных грудничков, в том числе отказных, когда еще современных технологий не было и в помине! Сколько спасла жизней детей, привезенных с улиц, из подворотен, оставленных горе-матерями в поликлиниках и просто под кустом!

Чужих детей Ольга Николаев-

Благочинный Волжского округа протоиерей А<mark>лександр Копе</mark>йкин провел десятки, если не сотни, обрядов Крещения в соматическом отделении детской больницы, организует здесь проведение праздников. Много времени посвящает волжским детям в школах, детских садах, православном центре детского развития «Радуга» при Свято-Тихоновском храме, где является настоятелем

на называет родными. А они ее, те, кто постарше, - второй мамой.

А сколько любви отдает бродетям благочинный шенным Волжского округа Александр Копейкин! Он провел десятки, если не сотни, обрядов Крещения в соматическом отделении детской больницы, много лет подряд организует здесь проведение праздников, в том числе православных. Его приход помогает с подгузниками, детской смесью - всем, что нужно грудничкам. Да и вообще батюшка много времени посвящает волжским детям в школах, детских садах, православном центре детского развития «Радуга» при Свято-Тихоновском храме, где отец Александр является настоятелем.

Матери Сталинграда

Вспомнились встречи с людьми, пережившими в детском возрасте Сталинградскую битву. Все они, как один, рассказывали о своих матерях. Председатель общественной организации «Дети Сталинграда» в городе Волжском Михаил Серафимович Кузнецов вспоминал, как мама закрывала его собою во время налета фашистской авиации. Екатерина Страдаева рассказывала, как ее мама не отдавала последнюю четверть растительного масла, без которого ее дети не выжили бы. После фашистских побоев она уже не оправилась: заболела, потом ее парализовало - и умерла, не дожив до Победы.

И ведь это только один эпизод из тысяч! Страдания матерей, которые лишились своих детей, описать словами
невозможно. «У моей соседки
фашистские грабители отобрали последние сухари, –
рассказывала К. Ф. Фенина, – а
когда она заплакала и что-то сказала, ее грудного ребенка взяли



своих поседевших детей. Им обязательно нужно знать, что жизнь продолжается.

# Что с нами происходит?

Все это было по временным меркам совсем недавно – 80 лет тому назад. Так что же с нами произошло? Как могло случиться, что народилось поколение, в котором пусть не все женщины,

Чин освящения Центра социальной помощи «Подари жизнь» совершил митрополит Волгоградский и Камышинский Феодор (Казанов)

за ножки и со всего размаха ударили головой о дверь».

Таких потрясений женский мозг не выдерживал. Матери сходили с ума.

Но до тех пор, пока были живы их дети, они держались. Это они снимали с себя последнюю одежду, укрывая ослабевшие тельца от холода, и замерзали сами. Это они прикрывали их во время бомбежек - и больше не поднимались. Уходили под обстрелом за водой - и не возвращались: «Я видел, как убили мою маму, как раз посередине между землянкой и родником. За два дня она совсем вмерзла в лед. Потом мне самому приходилось ходить за водой. До мамы я полз, а около нее всегда отдыхал и не боялся. Был уверен, что около нее в меня ни один осколок не попадет».

И, действительно, не попадал. Так сталинградские матери и мертвыми хранили от смерти своих детей.

Давно постаревшие дети помнят и многое другое: материнские



голоса, тепло таких заботливых и родных рук, слова безграничной любви, которые больше никто и

но тем не менее какие-то из них отказываются от своих детей? Ведь по законам природы имен-

Божьи люди призваны помогать и служить бедным и нуждающимся, потому что Бог это делает (Исход 34:6, Псалом 112).

никогда им не скажет.

Кто прошел через Сталинград в свои пять-шесть лет, не нуждается в торжественных речах.

...Только минута молчания. Лишь в тишине смогут услышать погибшие матери стук сердец но мать должна, не задумываясь, отдать за ребенка жизнь. И не только за своего – за любого! Неужели появились люди, в которых отсутствует материнский ген? Но тогда это не люди.

Одна бросила своего ребенка,



И сколько таких историй, когда женщины ищут способы выжить, не разлучаясь со своим ребенком, и находят его с помощью Православной Церкви!

потому что так приказал сожитель. Вторая бутылку предпочитает своим детям. Третья...

Ведь даже представить страшно: вдруг Сашенька сошел бы со ступенек детской поликлиники и прикорнул где-нибудь в углу? В темноте его просто могли бы не заметить. И тогда не было бы Сашеньки.

Остается только уповать на Господа, что Он все управит. И еще есть православные люди, стоящие на страже добра. Их поступки вселяют надежду, что не все еще потеряно в этом мире. Расскажем об одном из них, о котором поведала врач Ольга Гопи-

енко.

Однажды ранним утром волжский бомж рылся в мусорном баке неподалеку от храма. Заглянул и в грязную сумку, что стояла рядом с баком, и тут же отпрянул. Даже его, видавшего виды, потрепанного жизнью, увиденное шокировало. На дне сумки лежал... ребенок.

Как раз в это время из храма вышел отец Виктор. Бомж – к нему: «Батюшка, это вам Бог ребеночка послал». Может, и вправду по велению Божьему оказался священник в нужном месте и в нужный час? Так или иначе, но священник с матушкой





мальчика усыновили. Покрестили и нарекли Никитой. А потом были в этой православной семье и другие приемные дети. И всем нашлись кров и любовь.

Прихожанка храма Серафима Саровского Любовь Ивановна Козырина часть своей пенсии отдает матери-одиночке с сыном-инвалидом. Они живут рядом, на одном этаже.

Иисус Христос сказал нам: «Все, что сделали вы людям, вы сделали Мне». Митрополит Ти-

## Оправдания не принимаются

Удалось встретиться с одной из матерей, которая отказалась от ребенка. Она не скрывает своего имени – Вера Горлова (фамилия девичья). Вот ее рассказ:

– Когда я родила мальчика, мне было 17 лет. Парень испарился, родители сказали, что не пустят на порог. Что мне оставалось делать?

У каждой женщины – своя отдельная комната. Современная мебель, постельные принадлежности, игрушки, кухонная посуда – здесь есть все, что необходимо для беременных и женщин с детьми.

хон Шевкунов предлагает записать эти слова золотыми буквами на скрижалях наших сердец. Записать, повесить рядом с иконами и читать их каждый день.

У меня не было другого выхода, кроме как отказаться от ребенка. Не на улицу же с ним идти!

Неужели и вправду все так безнадежно?

Мы обратились сразу по не-

скольким адресам, среди которых – заведующая отделением новорожденных городского роддома Марина Арсенова и священник Олег Почтаков. Они с аргументами женщины, отказавшейся от ребенка, не согласны.

– Даже в самых тяжелых жизненных ситуациях женщине предлагается выход, – рассказывает Марина Арсенова. – С ней в обязательном порядке беседуют (и не один раз) в роддоме перед тем, как она подпишет отказ от ребенка, и все объясняют, предлагая всеобъемлющую помощь. Если женщине некуда идти, мы направляем ее в детскую больницу. Есть и соцгостиница, где пребывание не ограничено.

Марина Юрьевна рассказала, какую помощь оказывает матерям Центр социальной защиты населения по городу Волжскому. Соцзащита тут же берет их под свой патронаж. Выделяет детские коляски, кроватки, другой детский инвентарь. Плюс дальнейшее трудоустройство, помощь в устройстве ребенка в ясли и детский садик.

Слова Марины Арсеновой подтверждает главврач детской больницы Людмила Панина. По ее глубокому убеждению, только так, совместными усилиями, можно противостоять злу. В рамках детской больницы создана своя комиссия. Она постоянно выезжает с рейдами по социально неблагополучным семьям, работает с детьми-подростками, которые бродяжничают.

В Волжском с недавнего времени действует детский санаторий, в котором планируется активно заниматься здоровьем детей из неблагополучных семей. В отделении медицинской реабилитации дети также поправляют здоровье: они очень в этом нуждаются.

Огромную помощь оказывает женщинам, оказавшимся в такой ситуации, как Вера Горлова, Калачевская епархия. Об этом – отдельный разговор.

# Рука помощи от православия

...Мы в Центре социальной помощи «Подари жизнь» – в народе его называют православным приютом. Три года тому назад в городе Волжском он открылся для беременных женщин, находящихся в трудной жизненной ситуации.

Своим открытием это уникальное для города Волжского учреждение обязано Калачевской епархии Волгоградской митрополии РПЦ, выигравшей тогда грант в конкурсе «Православная инициатива 2018–2019» на сумму один миллион рублей.

...Плюс социальный грант города Волжского, материальная помощь самой Калачевской епархии – все денежные средства, собранные общими усилиями, пошли на ремонт второго этажа бывшего детского садика.

В общей сложности приведено в порядок 110 квадратных метров, на которых разместились благоустроенные жилые комнаты, вместительная и оборудованная современной техникой кухня-столовая, ванная комната, вспомогательные помещения.

Значимым событием для всего города было то, что открытие приюта почтил своим присутствием митрополит Волгоградский и Камышинский Феодор (Казанов), который совершил чин освящения приюта и окропил помещения святой водой. На открытие приюта пришли представители городской администрации и Волжской городской думы, волжской медицины и общественности.

Митрополит поздравил тогда волжан со столь значимым событием:

 Забота о семье, материнстве и детстве всегда являлась приоритетной в служении Православной Церкви. Опыт волжского приюта будет распространяться по другим городам митрополии.

Епископ Калачевский и Палласовский Иоанн (Коваленко) рассказал о будущем приюта. Тогда шла работа над новым проектом для участия в конкурсе. По его словам, если грант будет выигран, это позволит увеличить количество отремонтированных помещений. А значит, и число проживающих здесь совершенно бесплатно женщин с грудными детьми.

Сейчас уже можно сказать, что надежды епископа сбылись. Второй грант был выигран со всеми вытекающими отсюда последствиями

надцать женщин принял за время своего существования Центр социальной помощи «Подари жизнь». И у многих судьбы сложились удачно, благодаря помощи Калачевской епархии, православным людям.

...Сашу выгнали из семьи приемные родители, когда узнали, что она беременна. В приюте молодая женщина нашла сочувствие, материальную и душевную поддержку. Родила замечательную девочку Лизоньку. Батюшка Олег Почтаков помог ей оформить документы, пособие, материнский капитал. Сейчас Саша замужем, и все у нее хорошо.

Соцзащита тут же берет их под свой патронаж. Выделяет детские коляски, кроватки, другой детский инвентарь. Плюс дальнейшее трудоустройство, помощь в устройстве ребенка в ясли и детский садик.

Вместе с руководителем отдела по церковной благотворительности и социальному служению епархии протоиереем Олегом Почтаковым, который оказывает духовную поддержку как подопечным, так и сотрудникам приюта, проходим по помещениям. Батюшка рассказывает, что здание восстановлено всего лишь за несколько месяцев.

...У каждой женщины – своя отдельная комната. Современная мебель, постельные принадлежности, игрушки, кухонная посуда – здесь есть все, что необходимо для беременных и женщин с детьми. Одежду поставляют епархиальный гуманитарный центр «Семья» и пункт вещевой помощи при храме Серафима Саровского. В приюте работают четверо дежурных, готовых помочь в любую минуту. Об этом рассказали женщины с детьми, проживающие здесь в настоящее время.

И тут вполне могла бы пережить трудные времена та самая Вера Горлова, отказавшаяся в роддоме от своего ребенка. Пят-

Екатерина выросла в семье алкоголиков. Поняла, что жить с новорожденным в таких условиях невозможно. Ушла в приют. Видимо, условия в прежней жизни были столь ужасающими, что девушка не была приучена менять постель и одежду, убирать, готовить. Дежурные терпеливо всему научили.

Екатерине предлагали отдать малышку в хорошую семью, но, к чести матери, она не согласилась. А потом вышла замуж, и, слава Богу, все устроилось лучшим образом.

И сколько таких историй, когда женщины ищут способы выжить, не разлучаясь со своим ребенком, и находят его с помощью Православной Церкви! Было бы, как говорится, желание. А православные люди в беде не оставят. Божьи люди призваны помогать и служить бедным и нуждающимся, потому что Бог это делает (Исход 34:6, Псалом 112 и т. д.).

Так давайте же помнить об этом всегда.

Татьяна Васильева, пресс-служба Калачевской епархии





Однажды ученики попросили Иисуса Христа научить их молиться, и Господь дал им молитву, которая поэтому и называется «Молитва Господня». Они научили этой молитве всех христиан.

Теперь во всем мире, во всех странах и православные, и католики, и протестанты молятся словами этой молитвы:

«Отче наш, Иже еси на небесех! Да святится имя Твое, да приидет Царствие Твое, да будет воля Твоя, яко на небеси и на земли.

Хлеб наш насущный даждь нам днесь:

и остави нам долги наша, якоже и мы оставляем должником нашим;

и не введи нас во искушение, но избави нас от лукавого. Яко Твое есть Царство и сила, и слава во веки. Аминь». Эта молитва – самая главная из всех. Мы в ней обращаемся к Богу Отцу – Отче наш, первому Лицу Святой Троицы. Мы называем Его Отцом Небесным и призываем выслушать наши просьбы. Их семь:

1-я: да святится имя Твое, то есть помоги нам жить праведно и своими святыми делами прославлять имя Твое;

2-я: да придет Царствие Твое, то есть удостой нас Царства Твоего Небесного, царствуй в нас и управляй нами;

3-я: да будет воля Твоя, яко на небеси и на земли, то есть пусть будет все так, как Тебе угодно, помоги нам подчиниться воле Твоей и исполнять ее на земле так же

безропотно, как исполняют ее на небе святые Ангелы;

4-я: хлеб наш насущный даждь нам днесь, то есть подай нам на сегодня хлеб наш насущный (здесь: хлеб – все необходимое нам для жизни на земле: пища, одежда, жилье). Господь заповедал нам просить не богатство, не роскошь, а только самое необходимое;

5-я: и остави нам долги наша, якоже и мы оставляем должником нашим, то есть прости нам наши грехи, как и мы прощаем тех, кто нас оскорбил или обидел;

6-я: и не введи нас во искушение, то есть помоги нам преодолевать соблазны, когда они появляются;

7-я: но избави нас от лукавого,

На фото вверху: Фрагмент иконы Богоматери «Умиление». Крит, конец XIV - начало XV веков. Патриарший музей церковного искусства. Москва

то есть избавь нас от всякого зла.

Молитва «Песнь Пресвятой Богородицы» называется еще «Ангельское приветствие», так как в ней есть слова Архангела Гавриила: «Радуйся, благодатная Марие, Господь с Тобою; благословенна Ты в женах», которые он сказал Деве Марии, когда явился к Ней в город Назарет, чтобы возвестить Ей великую радость, что Она родит Спасителя мира:

«Богородице Дево, радуйся, Благодатная Марие, Господь с Тобою, благословенна Ты в женах, и благословен плод чрева Твоего,

яко Спаса родила еси душ наших».

В этой молитве Пресвятую Богородицу (Богородица – потому что от Нее родился истинный Бог) мы называем благодатной, то есть исполненной благодати Сятого Духа, и благословенной из всех женщин, потому что от Нее родился Сын Божий.

Самая короткая молитва к Божией Матери:

#### «Пресвятая Богородице, спаси нас!»

Мы просим Божию Матерь, чтобы Она спасла нас грешных Своими святыми молитвами перед Сыном Своим и нашим Богом.

В «Молитве Животворящему Кресту» мы просим Бога, чтобы Он сохранил нас силою Креста Своего:

«Спаси, Господи, люди Твоя и благослови достояние Твое,

победы православным христианом

на сопротивныя даруя и

Твое сохраняя Крестом Твоим жительство».

В этой молитве мы просим, чтобы Господь спас нас и благословил Отечество наше, чтобы дал православным христианам победу над врагами.

Когда еще не было ни мира, ни человека, Бог сотворил святых Ангелов. Ангелы – это бестелесные духи. Они невидимы. Но им Бог дал более высокие способности, чем человеку. Они всегда исполняют волю Божию, они безгрешны.

Бог посылает Ангелов к людям возвестить им Свою волю. Слово «Ангел» означает «вестник».

Многим святым во время их жизни на земле являлись Ангелы, которые могут принимать облик людей. Ангелы охраняют, предупреждают и спасают. Они являются на зов о помощи.

У каждого христианина при Крещении появляется Ангел Хранитель, который невидимо охраняет его от всякого зла. Поэтому мы должны каждый день просить своего Ангела Хранителя, чтобы он сохранил и помиловал нас:

«Ангеле Божий, Хранителю мой святый,

на соблюдение мне от Бога с Небес данный,

прилежно молю тя: ты мя днесь просвети,

и от всякаго зла сохрани, ко благому деянию настави и на путь спасения направи. Аминь».

Короткая молитва Ангелу Хранителю:

«Святый Ангеле Хранителю, моли Бога о мне!»

ОТЧЕ НАШ
ОТЧЕ НАШ, иже еси на небесех
Да святится имя Твое,
Да прийдет Царствие Твое,
Да будет воля Твоя,
Яко на небеси и на земли.
Хлеб наш насущный
Даждь нам днесь;
И остави нам долги наша,
Яко же и мы оставляем
Должником нашим,
И не введи нас во искущение
Но избави нас от лукавого.

Мы должны молиться не только Ангелу Хранителю, но и тому святому или той святой, имя которых носим, потому что они тоже всегда о нас молятся:

«Моли Бога о мне, святый (святая) [имя],

яко аз усердно к тебе прибегаю,

скорому помощнику и молитвеннику (скорой

помощнице и молитвеннице) о душе моей».

Мы должны знать день памяти своего святого (святой), знать его (ее) житие и усердно молиться ему (ей).



Фото: Андрей Березовский

Начиная какое-либо дело, обязательно помолись:

#### «Господи, благослови!»

Учеба – это тоже дело, самое главное дело школьника, поэтому надо знать «Молитву перед учением»:

«Преблагий\* Господи, ниспосли нам благодать Духа Твоего Святаго, дарствующаго смысл

и укрепляющаго душевныя наши силы,

дабы\*\*, внимая преподаваемому нам учению, возросли мы Тебе, нашему Создателю,

во славу, родителем же нашим на утешение,

Церкви и Отечеству на пользу.

Эта молитва к Богу Отцу, Кото-

рого мы называем Создатель, Творец. В ней мы просим Его послать Святого Духа, чтобы Он Своей благодатью укрепил наши душевные силы – ум, сердце и волю, чтобы мы, слушая преподавателей, выросли преданными сынами Церкви, верными слугами Отечества и на утешение своих родителей.

Вместо этой молитвы перед учением можно читать «Молитву Святому Духу»:

#### «Царю Небесный...»

После окончания любого дела надо мысленно поблагодарить Господа:

#### «Слава Тебе, Господи!»

И после окончания учебы тоже надо читать молитву – «Молитва после учения»:

«Благодарим Тебе, Создателю,

яко сподобил еси нас благодати Твоея,

во еже внимати учению. Благослови наших

начальников, родителей и учителей,

ведущих нас к познанию блага,

и подаждь нам силу и крепость

к продолжениию учения сего».

Это молитва к Богу Отцу. Мы в ней сначала благодарим Господа за то, что Он послал нам помощь понять то, что мы учили, а потом просим Его послать Свою милость нашим начальникам, учителям и родителям, которые дают нам воз-



можность узнать все хорошее и полезное. А в конце молитвы мы просим Господа дать нам здоровье и охоту, чтобы мы с успехом продолжали учебу.

Вместо этой молитвы после учения можно прочитать «Молитву к Божией Матери»:

«Достойно есть, яко воистину блажити Тя Богородицу,

Присноблаженную и Пренепорочную

и Матерь Бога нашего.

Честнейшую Херувим и славнейшую без сравнения Серафим,

без истления Бога Слова рождшую,

сущую Богородицу Тя величаем».

Пояснения: блажити Тя – прославлять Тебя; Присноблаженную – достойную постоянного прославления; Пренепорочную – чистую, святую; Херувимы и Серафимы – самые высшие Ангелы, близкие к Богу; без истления – безгрешно и без болезней; Бога Слова – Иисуса Христа; сущую – настоящую.

В этой молитве мы восхваляем Богородицу как Мать Бога нашего Иисуса Христа, Которая не только выше людей, но и выше святых Ангелов.

Перед едой можно читать «Отче наш» («Молитва Господня») или специальную – «Молитву пред вкушением пищи»:

«Очи всех на Тя, Господи, уповают,

и Ты даеши им пищу во благовремение,

отверзаеши Ты щедрую руку Твою

и исполняеши всякое животно благоволения».

Пояснения: во благовремении – своевременно, когда нужно; отверзаеши – открываешь, чтобы дать; всякое животно – всякое живое существо, то есть не только людей, но и всех тварей.

Садясь за стол, мы уверены, что Бог пошлет нам пищу, так как



Ангелы. Фрагмент иконы «Рождество Христово». Византия, Салоники, XIV - начало XV веков. Патриарший музей церковного искусства. Москва

Он не только людям, но и всем живым тварям подает все, что нужно для жизни.

После приема пищи следует поблагодарить Бога, прочитав «Молитву после вкушения пищи»:

«Благодарим Тя, Христе Боже наш,

яко насытил еси нас земных Твоих благ;

не лиши нас и Небеснаг<mark>о Т</mark>воего Царствия,

но яко посреде учеников Твоих пришел еси,

Спасе, мир даяй им, прииди к

#### нам и спаси нас».

В этой молитве мы благодарим Бога за то, что Он напитал нас пищей, и просим Его не лишить нас и после нашей смерти вечного блаженства, о чем надо всегда помнить, получая земные блага.

По книге Л. Ф. Верниковской «Уроки в воскресной школе»



<sup>\*</sup>Преблагий – премилосердный, предобрый;

<sup>\*\*</sup>дабы - чтобы.



Историками, переводчиками, летописцами и даже следователями довелось почувствовать себя ребятам, собравшимся в стенах воскресной школы храма преподобного Никиты, исповедника Мидикийского. Чтобы праздник славянской письменности стал интересным и запомнился надолго, а главное, помог проникнуться и увлечься историческим и культурным наследием своей Родины, педагоги разработали весьма необычную программу.

Кирилл, 7 класс:

«Я рад, что День славянской письменности стал в нашей стране государственным праздником. Если человек осознанно гордится тысячелетней литературой своих предков, он никогда не станет Иваном, не помнящим родства. Надо беречь и изучать нашу историю... Всем спасибо за игру!»

Интерактивная игра «День славянской письменности» состояла из шести этапов: ребята знакомились с биографиями Кирилла и Мефодия, состязались в конкурсах агиографов и переводчиков старославянских текстов, упражнялись в каллиграфии, рассуждали об исторических фактах с позиции современности, вспоминали стихи отечественных поэтов о славянской письменности.

Разработала и провела игру Елена Вадимовна Ананьева, учитель русского языка и литературы средней школы № 100 Кировского района Волгограда. Ну а участниками, помимо ребят из воскресной школы храма, стали ученики школ №№ 57, 59, 56, 24 и 100.

И можно было бы сказать, что победителем игры стала команда «Слово» учащихся 5 классов средней школы  $\mathbb{N}$  57, а осталь-



ные команды все стали лауреатами, но... ведь на самом деле победили все! Потому что победила дружба! Ребята так подружились

#### Елизавета, 6 класс:

«На празднике я нашла новых друзей, а выполняя задания игры, мы узнали много интересного и получили самое настоящее удовольствие от того, что увидели и услышали! Больше всего мне запомнился этап игры «Конкурс переводчиков». Было трудно, но интересно! Хочу предложить своим друзьям: давайте беречь свою речь и великое чудо – письменность...»



#### Мария, 5 класс:

«...интересным для меня стал тот факт, что город, где Кирилл и Мефодий жили, был двуязычным: наверное, это сыграло большую роль в их дальнейшей судьбе. Сначала они были обычными людьми, но потом решили посвятить свою жизнь монашеству. Очень много времени проводили в молитвах»

#### Павел, 7 класс:

«Хорошо, что люди понимают подвижнические заслуги святых братьев Кирилла и Мефодия. Во многих странах ежегодно 24 мая проходят интересные и яркие мероприятия, посвященные этим святым и славянской письменности. Во многих городах имеются памятники братьям-просветителям»

BREMEHI

и сплотились, что не хотели расходиться по домам.

Все получили награды – дипломы, благодарственные письма и хорошие книги – из рук настоятеля Никитского храма протоиерея Вадима Маркова, а одним из самых уникальных подарков стало исполнение гимна Кириллу и Мефодию учениками воскресной школы имени святителя Феодора Едесского.

Кирилл и Мефодий, создав славянскую азбуку и переведя на язык славян книги Священного Писания, способствовали распространению знаний среди славянских народов, укреплению их самосознания и самому обретению ими в дальнейшем государственности. Ну а праздник в Никитском храме, несомненно, внес свои золотые «кирпичики» в созидание храма души каждого ребенка, его отношения к учебе, Родине, святой Церкви и вере.

#### Елена Вадимовна Ананьева,

учитель русского языка и литературы МОУ СОШ № 100 Кировского района Фото: Татьяна Перегудова



# Humus cosmoux. Unono

### По вертикали:

- 1. Дочь князя, приняв монашеский постриг в Спасо-Преображенском монастыре, обучала девушек переписыванию книг, пению и иным ремеслам, а позднее ее усердиями был построен собор, который стоит и до сих пор. Незадолго до смерти преподобная с двумя людьми отправилась в паломничество, побывав в Царьграде, а затем и в Иерусалиме, где и представилась ко Господу. (5 июня)
- 2. Этот святой выделялся и физической, и духовной красотой и силой. Прославился в своем городе тем, что убил огромного змея, пугавшего все округи родного города. Подвергся мучениям от императора Ликиния, отказавшись поклоняться идолам. (21 июня)
- 3. Смерть мужа, не успевшего покаяться и прийти ко Господу, заставила ее изменить свой образ жизни. Одевшись в одежду мужа и взяв его имя, молодая вдова объявила всем, что умерла она, а не он, и весь оставшийся земной путь посвятила молитве и покаянию, юродством вымаливая прощение бывшему супругу, поражая окружающих смирением и добротой. (6 июня)
- 4. Прожив всю жизнь в плену у турков, юный рекрут показывал иноверцам благочестие и уважение к врагам, тем самым свидетельствуя о своей вере и преданности Господу Иисусу Христу. (9 июня)
- 5. Находясь на посту главного врача больницы города Ташкента, он принимает священный сан. В двадцатых годах двадцатого века святой хирург принял монашеский постриг. Позже, уже в сане епископа прошел много лагерей, терпя мучения за исповедание православной веры. (11 июня)
- 6. Совместной молитвой со святым Преподобным Сергием святой князь смог одолеть гигантское войско Мамая, положив начало освобождения Руси от монголов. (1 июня)



#### По горизонтали:

- 1. Родился в Москве и был наречен в миру именем Косма. Получил хорошее воспитание от богатых родителей. Познакомившись с преподобным Стефаном Махрищским и раздав все свое имущество нищим, Косма принял постриг в Симоновской обители. По указанию Богородицы удалился на берег Белого озера, где основал обитель, прославился многими подвигами и привел ко Господу множество учеников. (1 июня)
- 2. Супруга благоверного великого князя московского Димитрия Донского. После потери мужа княгиня начала устроение Вознесенского монастыря в Кремле, присоединив в нему княжеские чертоги. (1 июня)
- 3. Будучи императором великой языческой империи, сумел обратить ее в христианскую веру. (3 июня)
- 4. В миру Георгий Говоров родился 10 января в Орловской губернии. Окончив духовную семинарию, а затем духовную академию города Киева, принял монашество. Спустя время был хиротонисан во епископа, а еще позже по просьбе уволен на покой в Вышенскую пустынь. Канонизирован в 1988 г. как подвижник веры и благочестия, оказавший глубокое влияние на духовное возрождение общества своими многочисленными творениями, которые могут рассматриваться чадами

Церкви как практическое пособие в деле христианского спасения. (29 *июня*)

- 5. Будучи корчемником, во времена гонения императора Диоклитиана укрывал в своей гостинице многих христиан. Пройдя множество мучений от правителя города Анкиры Феотекна, был казнен за отказ поклонится языческим богам. (20 июня)
- 6. Вся жизнь батюшки прошла в молитвенных трудах и горячем попечении о пастве. Истинными его духовными друзьями были современные ему оптинские подвижники - старец иеросхимонах Анатолий (Потапов) и скитоначальник игумен Феодосий. Отец Анатолий перенаправлял к нему приезжавших в пустынь москвичей. Отец Феодосий, приехав как-то в Москву, посетил маросейский храм. Был за богослужением, видел, как идут вереницы исповедников, как истово и долго проходит служба, подробно совершается поминовение, как много людей ожидает приема. И сказал батюшке: «На все это дело, которое вы делаете один, у нас бы в Оптиной несколько человек понадобилось. Одному это сверх сил. Господь вам помогает». Имеется множество свидетельств благодатной помощи в различных нуждах по молитвам к старцу. (22 июня)

# «Hamugecamhuua»



Пресвятая Троица. Рисунок Любы Канориной, 8 лет. Семейный православный центр "Красное солнышко

#### 1. Какая книга повествует нам о сошествии Святого Духа на апостолов?

а) Евангелие от Матфея,

- б) одно из посланий святого апостола Павла.
- в) Книга деяний святых апостолов.

#### 2. Почему этот праздник называется Пятидесятницей?

- а) Потому что в этот день принято читать 50 молитв,
- б) Дух Святой сошел на 50 человек,
- в) это событие произошло на 50-й день после Воскресения Христова.

#### 3. В каком городе находились апостолы в тот день?

- а) в Назарете,
- б) в Вифлееме,
- в) в Иерусалиме.

#### 4. Почему они не отлучались из этого города?

а) Город был окружен,

- б) был праздник, и выходить из горо-
- в) так повелел им Иисус.

#### 5. Ќто, по Преданию был с апостолами в горнице?

- в) Иоанн Креститель.

- б) 11,
- в) 12.

## сошествия Святого Духа?

- б) плеск волн,
- в) гул от огня.
- а) Огненные языки,

## они приняли Святого Духа?

- б) приподнялись над землей,

#### 10. Что подумали люди, услышав, что апостолы говорят на разных языках?

- а) Апостолы пьяны,
- б) перегрелись на солнце,

## Пятидесятницы?

- а) День рождения Церкви,
- б) Троицкая суббота,
- в) день прекращения сбора трав.

## Духа Святого?

- нию,
- б) за большие деньги,
- в) за подвиги и труд,

да не полагалось,

а) Иисус Христос, б) Богородица,

- 6. Сколько было апостолов в доме?

- 7. Что услышали апостолы во время
- а) Шум как от ветра,

#### 8. Что опустилось на апостолов по время сошествия Святого Духа?

- в) белых голубей.

## 9. Что случилось с апостолами, когда

- а) Они начали разговаривать на раз-
- в) получили возможность ходить по

- в) больны.

## 11. Как еще принято называть день

## 12. За что эти люди удостоились

- а) Благодаря знатному происхожде-
- г) за веру в Господа Иисуса Христа.

ОФИЦИАЛЬНОЕ ИЗДАНИЕ ВОЛГОГРАДСКОЙ МИТРОПОЛИИ

#### № 6 (32) июнь 2022

#### Учредитель и издатель:

Православная религиозная организация Волгоградская епархия Русской Православной

#### Редакционная коллегия:

Митрополит Волгоградский и

Камышинский Феодор

#### Протоиерей Алексей Маслов,

ректор Царицынского православного университета, руководитель отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ Волгоградской епархии,

настоятель храма Всех святых на Мамаевом кургане

#### Иерей Вячеслав Патрин,

кандидат богословия, декан богословского факультета

Царицынского православного университета, директор Центра подготовки церковных специалистов Волгоградской епархии, клирик храма Преподобного Сергия Радонежского

#### **Иерей Александр Пржегорлинский,** кандидат исторических наук,

кандидат богословия, преподаватель библеистики, клирик храма Преподобного Сергия Радонежского

#### Иерей Виктор Кириченко,

настоятель храма преподобного Павла врача

#### Протоиерей Сергий Алферов,

настоятель храма иконы «Знамение Пресвятой Богородицы»

Сергей Иванов, журналист, кандидат философских наук, специалист пресс-службы Волгорадской епархии

#### Главный редактор: Гончарова Анна Львовна Дизайн и верстка: Кирилл Банатов Корректура: Наталья Титова

Адрес редакции и издателя: 400012,

Волгоградская обл., г. Волгоград, ул. Чапаева, д. 26

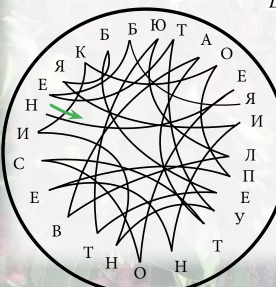
**Сайт Волгоградской епархии:** www. volgenarhia.ru

церковных фотографов.

E-mail: annago-vlg@yandex.ru, tsarprav@yandex.ru На обложках:

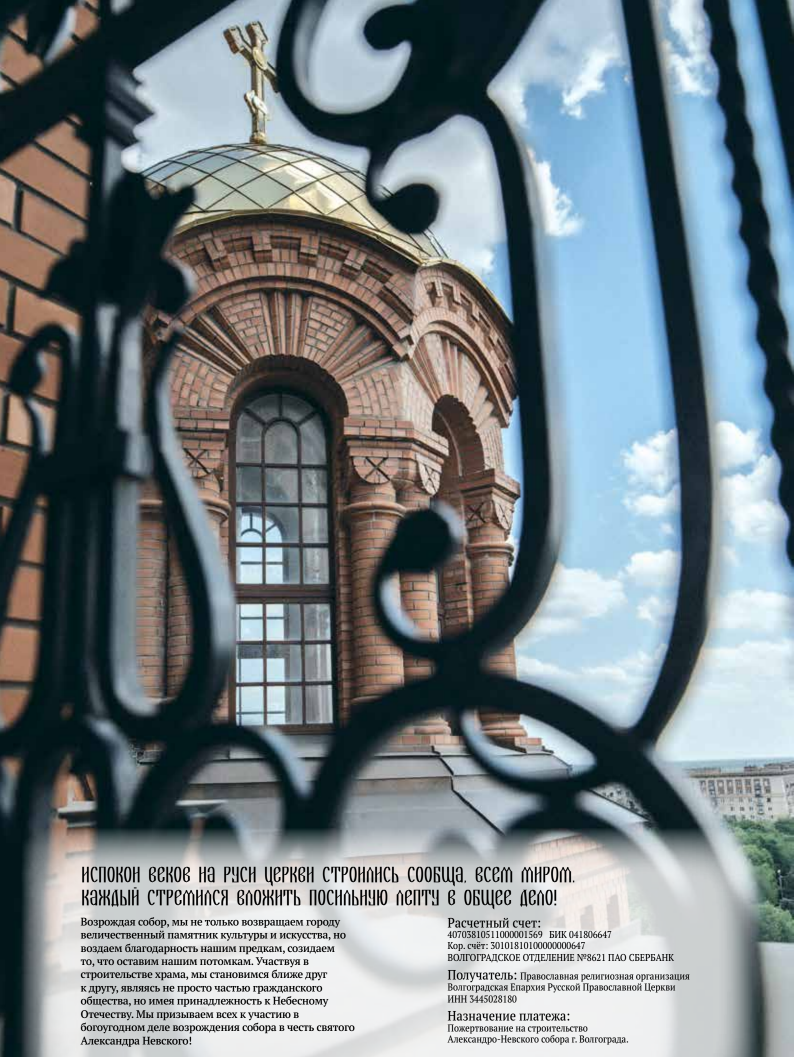
Стр. 1: Пресвятая Троица. Роспись арки в кафедральном соборе святого Александра Невского. Волгоград. Фото: Константин Троицкий Стр. 2: Гостеприимство Авраама. Роспись арки в кафедральном соборе святого Александра Невского. Волгоград. Фото: Константин Троицкий Стр. 64: Вид с колокольни Александро-Невского собора. Волгоград. Фото: Юлия Чекрыгина. Союз





Тебя что-то страшит и тревожит? Тогда расшифруй текст, спрятанный в этой головоломке! Начав со стрелки и поставив буквы по порядку, ты прочтешь замечательные слова Самого Бога, обращенные именно к тебе.

> Автор рубрики: Богдан Гончаров



Вы можете совершить пожертвование на сайте: sobor-aleksandra-nevskogo.ru А также через системы электронных платежей в вашем мобильном банке.