

Nº7(33)

июль

2022

ОФИЦИАЛЬНОЕ ИЗДАНИЕ ВОЛГОГРАДСКОЙ МИТРОПОЛИИ

## The lase and the sunder



«A motobi — mo ne na camom gene ncepmba»

«Ради Христа оставить то, что нам мешает с Ним соединиться»

cmp. 4

«Благодатная полнота» Преподобного Сергия Радонежского

*cmp.* 7

«Суд без милости не оказавшему милости...»

стр. 38

В центре журнала — подарок для гитателей!



#### СОДЕРЖАНИЕ

| ПРОПОВЕДЬ                                                               | МАЛЕНЬКАЯ СТРАНА                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| Митрополит Волгоградский                                                | «А любовь — это же на самом деле                                                            |
| и Камышинский Феодор                                                    | жертва»                                                                                     |
| «Ради Христа оставить то, что нам                                       | «Царицын Православный» в гостях у                                                           |
| мешает с Ним соединиться»5                                              | необыкновенной семьи Ткачевых                                                               |
| момент истины                                                           | Иулиания Попова, Константин Троицкий44                                                      |
| «Благодатная полнота»                                                   | ХРИСТИАНСКОЕ ВОСПИТАНИЕ                                                                     |
| Преподобного Сергия Радонежского                                        | «Кукол и мультики первыми                                                                   |
| К 600-летию обретения мощей Преподобного                                | выбираем мы, родители!»                                                                     |
| <b>Алексей Владимирович Петров,</b> доктор                              | О подмене ценностей в воспитании детей                                                      |
| исторических наук, профессор Санкт-                                     | <b>Дарья Курныкина,</b> преподаватель семейного пра-                                        |
| Петербургской духовной академии и Санкт-Петербургского государственного | вославного центра «Красное Солнышко» 52                                                     |
| университета                                                            | MATERATIVE I CTRAINAILL                                                                     |
|                                                                         | ЛИТЕРАТУРНЫЕ СТРАНИЦЫ  Лауреаты Патриаршей литературной премии                              |
| живая вода                                                              | имени Кирилла и Мефодия                                                                     |
| «За что?»                                                               | Борис Екимов                                                                                |
| «Ожидаете многого, а выходит мало; и что принесете домой, то Я развею…» | Стенькин курган54                                                                           |
| Толкования святых отцов на Книгу                                        |                                                                                             |
| пророка Аггея 1:5-916                                                   | Воскресная школа «Царицына                                                                  |
|                                                                         |                                                                                             |
| «Если только Бог не даст сил»                                           | православного»57                                                                            |
| Толкования святых отцов на Апостола Павла Послание к римлянам 9:1620    | ЧИТАЕМ С ДЕТЬМИ                                                                             |
|                                                                         |                                                                                             |
| О ВЕРЕ<br><b>Протоиерей Димитрий Смирнов</b>                            | Рождество Иоанна Предтечи58                                                                 |
| «Жена – это плоть моя,                                                  | МАСТЕР-КЛАСС                                                                                |
| я должен за нее умирать»                                                | «Карельские неразлучники,                                                                   |
| Памяти святых Петра и Февронии                                          | или ХОЗЯИН И ХОЗЯЙКА»                                                                       |
| Муромских26                                                             | <b>Елена Анатольевна Малова,</b> мастер народного                                           |
|                                                                         | клуба «Крупеничка» при волгоградском музее изо-                                             |
| Настенный православный календарь                                        | бразительных искусств им. И. Машкова, преподаватель семейного православного центра «Красное |
| июль-декабрь32                                                          | Солнышко»60                                                                                 |
|                                                                         |                                                                                             |
| МНЕНИЕ                                                                  | РАЗУМЕЙ-КА                                                                                  |
| «Господи, сохрани и помилуй град сей!»                                  | Занимательные задания для заня-                                                             |
| Татьяна Васильева                                                       | тий с детьми и взрослыми в вос-                                                             |
|                                                                         | кресной школе и дома62                                                                      |
| АДРЕС МИЛОСЕРДИЯ                                                        |                                                                                             |
| «Суд без милости не оказавшему                                          |                                                                                             |
| милости»                                                                |                                                                                             |
| Или За кем же правда?                                                   |                                                                                             |
| <b>Татьяна Рогозина,</b> пресс-служба Калачевской                       |                                                                                             |



Всечестные отцы, дорогие братья и сестры!

Радость о Господе Христе Иисусе и о всех Русских святых, которые просияли своим жизненным подвигом, нас всех преисполняет. В совместной молитве мы стали сопричастны их подвигу и их духовному наследию, их славе во Христе Иисусе, Господе нашем. К ней призван каждый из нас, идя своей дорогой, неся свой личный жизненный крест. Не без молитвенного предстательства наших святых угодников мы в той или иной мере преуспеваем в этом духовном восхождении.

#### Скораь – прекрасная лествица

История Русской Церкви неразрывно связана с историей государства Российского, Русской земли. До принятия Крещения Русь нельзя было назвать полноценным государством. Та языческая идеология в принципе антигосударственна, ее ценности не распространяются далее своего рода, своих личных интересов, своих друзей, узкого круга. Всякую систему язычество рассматривает как своего потенциального врага, потому Византия и другие государства не хотели вступать даже в экономические отношения с древними руссами: они были, по их мнению, дикими варварами, непредсказуемыми и очень опасными.

Когда встал вопрос о выборе веры, князь Владимир подошел к

этому очень ответственно, понимая его важность, не только пропуская через свое сердце, но и рассматривая будущее становление своего молодого государства, своих людей.

Надо сказать, что Крещение Руси произошло не вдруг и не сразу. Были подготовительные этапы: Ольгино Крещение, Крещение Аскольда и Дира. До того, как на Днепре была крещена Киевская Русь, уже просияли святые мученики, которые пролили за Христа свою кровь на земле Русской и освятили ее. С тех пор и кровь христианская, и молитвенный подвижнический пот христианский являются самым главным украшением и утверждением нашей Церкви. Тот, кто не страдает в борьбе со своими страстями, кто не терпит злобы мира сего, не может называться христианином в полной мере этого слова.

Вспомним пример женщины,

которая рыдала в храме оттого, что уже три года, как Господь ее не посещал никакой скорбью: никто из ее близких не заболел, даже курица не сдохла - все у нее хорошо. О чем это говорит? О том, что Господь оставил ее за многие беззакония, ибо через болезни и труды многими скорбями подобает нам войти в Царство Небесное. Скорбь есть удобнейший инструмент, прекрасная лествица, возводящая нас от земли на Небо. Если не будет этой лестницы, не будет и восхождения. Кто пребывает вне скорби, вне печали, вне труда, вне молитвенного подвига, не совершает этого духовного восхождения, а только лишь себя утешает.

Наши благочестивые предки платили деньги за то, чтобы их ругали, за то, чтобы терпеть чтото ради Христа. Искусственно создавали эти ситуации: надевали на себя вериги, под царскими

одеждами носили суровую власяницу, совершали пешие паломничества в Киев и даже в Иерусалим.

Вера русского человека всегда неразрывно связана с делами. Как говорит Апостол Павел, «покажи мне дела твоей веры».

Каждый найдет время, чтобы прочитать житие хотя бы одного русского святого и найти для себя пример для подражания, понять, что в нашей жизни всегда есть место подвигу: и в семье, и на работе, в терпении личных скорбей, — только бы было желание нам жить ради Христа, ради Него оставить то, что нам мешает с Ним соединиться.

Наши святые пращуры четко определили для себя, что нет такой ценности в мире, которая могла бы их отделить от любви Божией во Христе Иисусе, Господе нашем.

#### Xyga əce cuompum rexobek?

Каждый человек в жизни пытается достичь счастья и в этом стремлении выстраивает систему жизненных ценностей: что-то в ней первично, что-то вторично, что-то нужно обязательно устроить, а чтото можно отодвинуть на второй план. Господь наш Иисус Христос говорит, чтобы мы не увлекались собиранием временных ценностей, которые потеряют свое значение в течение нашей жизни или с нашей смертью. Он говорит, чтобы мы искали прежде всего Небесного Царства - Царства Небесного Отца, к Которому мы призваны от рождения, от сложения мира.

Это Царство очень сложно найти. Мы знаем многие сказания, истории, как люди отправлялись за тридевять земель в поисках счастья. Но оказывается, оно намного ближе — внутри нас есть. Об этом и говорит наш Божественный Учитель: «Царствие Божие внутрь вас есть» (Лк. 17:21).

Психологи говорят о том, что каждый человек сам для себя опре-

деляет, что ему хорошо, что плохо. Но если мы хотим быть счастливыми не только в этой жизни, но и во всей вечности, мы должны выстраивать Небесное Царство внутри своего сердца.

Как нам это сделать? Это не достигается мечтаниями или воздыханиями, это тяжелый кропотливый труд. Как всякий труд, он должен иметь план, цель, средства.

В Евангелии мы читаем, что «светильник для тела есть око» (Мф. 6:22). Действительно, куда глаза смотрят, туда ноги и идут. Если глаза смотрят на дорогу, то мы не споткнемся, а если человек смотрит по сторонам, считает ворон, то скорее всего он или упадет в яму, или наступит на те же самые грабли, на которые обычно наступает. Куда же смотрит человек? Туда, где его интерес. Если его угол зрения, его стремление отличаются от смысла его жизни, то он обязательно упадет и будет в состоянии скорби, болезни и несчастья. Человек, который знает, куда движется, избирает себе дорогу, он изучает ее, знает, что на ней есть преткновения, на ней встречаются опасности, ожидают враги. Тогда разумный человек рассуждает: «Что мне нужно сделать, чтобы избежать этих опасностей? Какую защиту мне нужно иметь, чтобы я мог преодолеть все напасти?» В нашей жизни, возлюбленные братья и сестры, мы знаем, что есть не только физическая помощь, но и духовная. Нам нужно духовно укрепляться.

Наша броня есть благодать Святого Духа. От нее, как от огня, отбегают все демоны, не дерзая подступить к человеку. А те, в ком оскудевает эта благодать, становятся легкой добычей для лукавого. Как нам эту благодать стяжать, как ее приобрести? Неизменно через исполнение заповедей Божиих. Как говорит Господь, «кто любит Меня, тот соблюдет слово Мое; и Отец Мой возлюбит его, и Мы придем к нему и обитель у него сотворим» (Ин. 14:23).

Что может быть выше и сильнее

всепокрывающей Божественной любви нашего Небесного Отца? Но для этого нам нужно знать, уважать, ценить и соблюдать то, что Он нам говорит. Эти, казалось бы, простые заповеди: не убей, не прелюбодействуй, не укради, почитай родителей и прочее, — оказывается, трудно соблюсти. Как говорит Симеон Новый Богослов, «тщательное исполнение Божиих заповедей научает нас собственной немощи». То есть я не могу до конца даже одну заповедь исполнить: если не делом, то обязательно словом, если не словом, то в мыслях и сердце своем постоянно грешу. Это осознание своей немощи и своей слабости побуждает нас обращаться за помощью к Богу и быть под Его Божественным покровом. Но как только человек скажет: «Я сам! Я уже научился, я умею, пойду вперед самостоятельно», — он отрекается от Божественной помощи, от Его благодати, уходит от Его любви и, конечно, сразу попадает в сети лукавого дьявола. Тогда, как говорит преподобный Амвросий Оптинский, человек похож на жучка: когда погода приятная, светит солнышко, он летает и жужжит: «Все мое — леса мои, луга мои, цветы...» Но подует ветерок, он уцепится за листочек и только трещит: «Не стряхни...»

Так и мы в жизни, возлюбленные братья и сестры, должны помнить образ этого жучка. В любой момент мы можем потерять не только тот листочек, за который держимся, но и саму жизнь и все, что к ней прилагается.

А впереди нас ожидает Суд, встреча со Христом и вечность. Какой будет эта вечность зависит от нас, от того, как мы проживем сегодняшний день, как выстроим свой жизненный путь, как выстроим систему наших ценностей, что поставим во главу угла. Ищите прежде всего Царствия Небесного, все остальное, по Слову Божьему, приложится вам.

Фото: Игорь Пит

Аминь.



Какие бы новые научные веяния не изменяли содержания дискуссии по проблемам образования на исходе средних веков «национальных государств», очевидна поливалентная связь процессов политогенеза и этногенеза.

Отечественный исторический материал не только весьма красноречив в этом отношении, но позволяет ставить вопрос об определяющем влиянии именно этнической компоненты исторического развития, приведшего к сложению единого Великорусского государства с центром в Москве.

По-прежнему актуальны ставшие классическими положения В. О. Ключевского о том, что «Московское государство — это вооруженная Великороссия, боровшаяся на два фронта <...> за свое существование»1; что «оно было делом народности, образовавшейся к XV веку в области Оки и верхней Волги»<sup>2</sup>; что «это государство началось военным союзом местных государей Великороссии под руководством самого центрального из них, союзом, вызванным образованием великорусской народности и ее

борьбой за свое бытие и самостоятельность»<sup>3</sup>.

Особенности (и парадоксы) этого процесса — вечная тема исторической науки.

Отцами-основателями Великороссии наряду с Дмитрием Донским и Иваном III с полным правом могут быть названы Преподобный Сергий Радонежский и святой митрополит Алексий. Связанные духовной дружбой, они делали общее дело и служили одной идее. Сохранённые источниками подробности жизни одного из них проливают свет на подробности жизни другого и наоборот. Их

<sup>1</sup> Ключевский В. О. Курс Русской истории, ч. 2. // Сочинения: В 9 т. М., 1988. T. II. C. 372.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ключевский В. О. Боярская дума древней Руси. М., 1902. С. 525.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ключевский В. О. Боярская дума древней Руси. С. 530.

надлежит рассматривать вместе. Скажу больше: монашеское возрождение, охватившее в XIV—XV вв. северо-восточную часть бывшей Древней Руси стало важнейшим фактором нового оформления русской идентичности и стимулом её дальнейшего развития. «Верхневолжская Великороссия, — писал В. О. Ключевский, — создавалась дружными усилиями монаха и крестьянина, воспитанных духом, какой вдохнул в русское общество Преподобный Сергий».

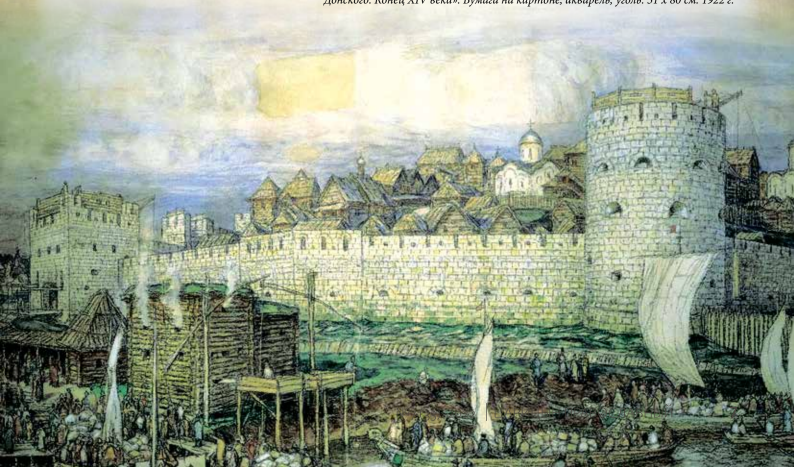
Вызванное Батыевым вторжением сильнейшее материальное потрясение сопровождалось разорением нравственным, потрясением духовным, страхом, подавляющим волю и сковывающим решимость. Именно в этот переломный для народа период и совершает своё служение Преподобный Сергий. Нет преувеличения в словах молодого коллеги из МДА, что дело Сергия «было важнее ратного дела или труда сеятеля; он, работая Господу, трудясь над делом спасения души, делал вклад в созидание фундамента Отечества. Подвижническая жизнь и небывалая нравственная высота сделали его широко известным и снискали его слову непререкаемый авторитет. Преподобный Сергий примером своей жизни показал народу, что рано опускать руки, что можно изменить свою жизнь и возможно изменить мир вокруг себя» (И. Е. Кожевников).

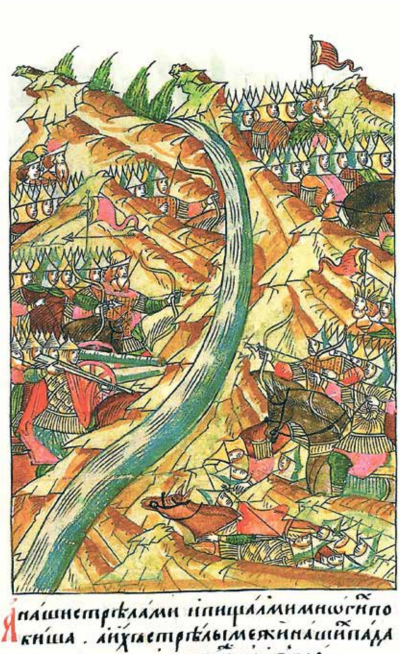
И, как справедливо утверждал отец Павел Флоренский, «чтобы понять Россию, надо понять (Троице-Сергиеву) Лавру, а чтобы вникнуть в Лавру,



Святитель Алексий, митрополит Московский и всея России Чудотворец. Икона строгановской школы конца XVI века. Фрагмент

Аполлинарий Михайлович Васнецов. «Вероятный вид белокаменного Кремля Дмитрия Донского. Конец XIV века». Бумага на картоне, акварель, уголь. 51 х 80 см. 1922 г.





Анашнетреклами нинщалмимишей по хоу нинсого оуназила хоу нинсого оуназила

«Стояние на Угре». 1480 г. Миниатюра из Лицевого летописного свода. XVI век. «А наши стрелами и пищалми многих побиша, а их стрелы межы наших падаху, и никогож уязвляху и отбиша их от берегу»

должно внимательным взором всмотреться в основателя её, признанного святым при жизни, "чюдного старца, святого Сергия"».

Эпоха татарского насилия над Русью сообщила великорусской религиозности особый смысл и придала особое звучание индивидуальному монашескому подвигу. Ф. А. Степун подметил одну общеисторическую закономерность, которая позволяет лучше понять как феномен расцвета русского монашества в пору татарского ига, так и общее углубление религиозности в это время. Имея в виду Россию, недавно пережившую большевистскую революцию, Ф. А. Степун говорил, что «жизнь на "вершинах" становилась биологической необходимостью <...> Без веры в свой долг, в свою звезду, в свою судьбу, в Бога нельзя было трястись в тифозном вагоне за хлебом для стариков и детей, нельзя было быть уверенным, что близкий человек не предаст тебя на допросе и что ты сам скорее умрешь, чем предашь его. Так всякий час, всякий взор, всякий жест наполнялись предельной серьёзностью и первозданным значением»<sup>4</sup>. Так, на мой взгляд, и на Руси «татарской эпохи» стремление к духовным «вершинам» и пребывание на «вершинах» духа становились биологически необходимыми как для уходивших от мира, так и для остававшихся в миру и видевших в христианском монашеском идеале биологически необходимый духовный свет, внушавший надежду.

Всё советское время в отечественной историографии безпреуменьшалась даже вовсе не замечалась роль Церкви в строительстве русской

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Степун Ф. А. Бывшее и несбывшееся. Нью-Йорк. 1956. Т 2. С. 205-206.



Фигура Ивана III на памятнике «Тысячелетие России» в Великом Новгороде. У его ног (слева направо) поверженные литовец, татарин и балтийский немец

государственности.

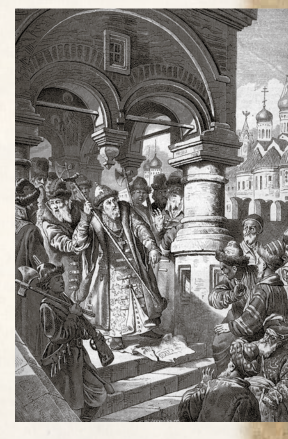
Ещё в «дотатарскую» пору Церковь решительно требовала у носителей власти (у князей и вечевого сонмища) подчинения некоторым идеальным началам не только в личной, но и в

данию единой Руси, выдвигают модель церковного Собора: как епископы, которые, будучи хозяевами в своих епархиях, признают первенство Киевского митрополита, так и князья должны признавать первенство Киевско-

Отцами-основателями Великороссии наряду с Дмитрием Донским и Иваном III с полным правом могут быть названы Преподобный Сергий Радонежский и святой митрополит Алексий.

политической жизни: верности договорам, миролюбия, справедливости. Преподобный Феодосий бесстрашно обличал князяузурпатора, а митрополит Никифор мог заявлять князьям: «Мы поставлены от Бога унимать вас от кровопролития». Согласно М. Д. Присёлкову, Русская Церковь уже в древний Киево-Новгородский период направляла процесс созидания общерусской государственности. Монахи-летописцы, призывая русских князей к миру между собой, к соз-

го князя. Как епископы собираются на периодические Соборы под председательством Киевского митрополита для решения и координации дел Русской Церкви, так и князья должны решать свои споры. Примером такого подражания церковным Соборам Присёлков видит княжеский съезд в Любече в 1097 году и ряд последующих таких съездов. Институт княжеских съездов. Институт княжеских съездов — калька с церковной практики. Все попытки вывести его из каких-то обыкновений «обычного



Маковский Константин Егорович. «Иоанн III и татарские послы». Рисунок. Журнал «Нива», № 01, 1870



Евангелие-апракос полный (Евангелие боярина Феодора Кошки), XIV в. (ок. 1302 г.), 327 листов. Собрание рукописных книг из древней ризницы Свято-Троицкой Сергиевой Лавры

права» оказались безуспешными. И, конечно, земские соборы XVI—XVII вв. создавались по модели Освященных Поместных соборов.

В «послетатарскую» эпоху в прогрессировавшей условиях политической раздробленности Русских земель только митрополит Киевский в своём титуле напоминал о Руси как о политическом целом. Только митрополит Киевский оставался и митрополитом Всея Руси. Поэтому решение митрополитов на рубеже XIII и XIV вв. покинуть Киев и осесть сначала во Владимире, а позднее в Москве имело решающее значение для последующего формирования российской государственности: там, где митрополит Всея Руси, там и центр Руси, там и главный князь Руси. Выдающийся знаток византийской и русской истории о. Иоанн Мейендорф нисколько не преувеличил, когда сказал, что в конечном итоге «именно благодаря Византии Москва, а не Вильна (или Тверь) стала столицей Российской империи»<sup>5</sup>.

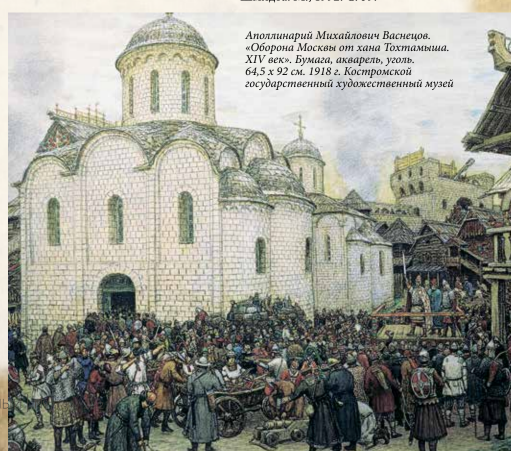
«Верхневолжская Великороссия создавалась дружными усилиями монаха и крестьянина, воспитанных духом, какой вдохнул в русское общество Преподобный Сергий».

В. О. Ключевский

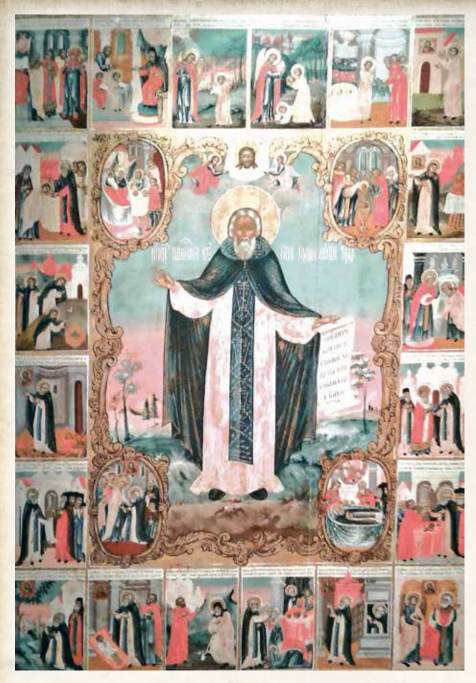
Первые митрополиты, пребывавшие в Москве — святители Пётр и Феогност — были надёжными союзниками московских князей. Но наибольший вклад в создание Великорусского государства и в формирование великорусской народности внёс святитель Алексий (1293/99<sup>6</sup> — 12 февраля 1378).

2000. С. 441-446, 520 и др.

<sup>6</sup> Г. М. Прохоров считает, что свт. Алексий родился «ок. 1293 г.». (Прохоров Г. М. Митрополит Алексей (Алексий) // Прохоров Г. М. Русь и Византия в эпоху Куликовской битвы. Статьи. СПб., 2000. С. 239). Согласно М. Н. Тихомирову, «он родился в 1299 г., судя по тому, что он был семнадцатью годами старше Симеона Гордого». -Тихомиров М. Н. Древняя Москва. XII-XV вв.; Средневековая Россия на международных путях. XIV-XV вв. / Сост. Л. И. Шохин; Под ред. С .О. Шмидта. М., 1992. С. 39.



<sup>5</sup> Мейендорф И. История Церкви и восточно-христианская мистика. М.,



Святой Преподобный Сергий Радонежский с житием. Костромская икона. XVII век. Музей Свято-Троицкого Ипатьевского монастыря. Кострома

Характеризуя церковно-политические взгляды Алексия, следует подчеркнуть, что, разделяя в целом идеи «православного византийского содружества» и общерусского церковного единства, он в то же время поднял до уровня равноправной этим идеям идею о великорусской государственности, олицетворённой Москвой. Эта идея многим его современникам и в восточнославянских землях, и в

Византии не казалась бесспорной; считая Москву наиболее надёжным церковным центром на

ме более важных и глобальных с их точки зрения ценностей и замыслов. Патриарх Филофей даже выговаривал Алексию за излишнюю ревностность в отношении московских государственных интересов: «Твоё святительство хорошо знает, что когда мы рукополагали тебя, то рукополагали в митрополита Киевского и всея Руси, — не одной какой-нибудь, но всей Руси... Тебе следует обозревать всю Русскую землю и иметь отеческую любовь и расположение ко всем князьям, — любить их равно...» 7 Однако Русская земля в эпоху Куликовской битвы стремительно становилась другой. Наряду с памятью о заложенном в киевскую пору общевосточнославянском единстве, во второй половине XIV—XV вв. поднималось именно великорусское национальное самосознание — первичная предпосылка и необходимая идеальная основа будущего Российского государства. Чуткий ко всему новому и творческому, святитель Алексий являлся провозвестником рождавшегося в его время великорусского национального сознания и чувства.

Верным соратником святого митрополита был Преподобный Сергий. Святитель Алексий перед своею кончиной уговаривал Преподобного стать его преемником на митрополичьей кафедре. Сергий выполнял важнейшие поручения владыки. Достаточно упомянуть красноречивые летописные данные о

«Преподобный Сергий примером своей жизни показал народу, что рано опускать руки, что можно изменить свою жизнь и возможно изменить мир вокруг себя».

И. Е. Кожевников

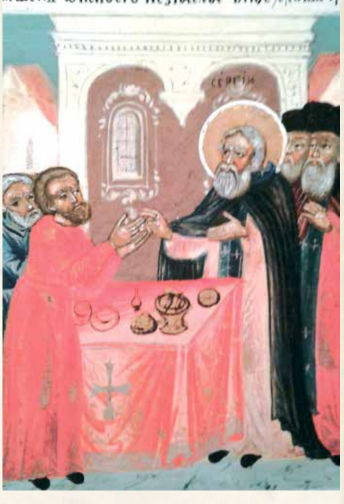
Восточно-Европейской равнине, византийцы соглашались со служебным, инструментальным статусом данной идеи в систе-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Мейендорф И. История Церкви... С. 469.

## Привны сергій єгла стажашелитартію ягтя ўтрій водаень принесено выстылножесть

## ТАНЬ СОСЛЕЖАЩЕ ЕМЕ СПАЮЩЕ НЕО СЛЕ ДШЕНЕ ФНЕКОЕГО НЕЗНАСМА ЧАКА ХЛЕВЫ Т





Ангел Господень сослужит Преподобному Сергию на литургии. («Преподобный Сергий егда служаше литургию ангел Господень сослужаше ему сияюще яко солнце»). Фрагмент житийной иконы XVII века. Музей Свято-Троицкого Ипатьевского монастыря. Кострома

Чудесное явление яств братии монастыря в дни голода. («Во утрий бо день принесено бысть множество брашен от некоего незнаемого человека хлебы и рыба»). Фрагмент житийной иконы XVII века. Музей Свято-Троицкого Ипатьевского монастыря. Кострома

конфликте Москвы с нижегородским князем Борисом (1365 г.), в конечном счёте обусловленном проблемой принадлежности Великого княжения Владимирского. Митрополит направил к Борису Преподобного Сергия, и тот прибег к мере, хорошо известной под названием интердикта западному средневековью, но не традиционной для христианского Востока: Сергий затворил в Нижнем все церкви.

Но главной частью сотворчества святителя Алексия с Преподобным Сергием стала знаменитая общежитийная реформа. Новейшие исследования наглядно показывают, что она отвечала возросшим задачам Церкви в эпоху создания единого русского государства и акцентировала общественное служение Церкви и монашества.

Святитель Алексий явился воспитателем национального вождя, вождя победы на Куликовом поле — Дмитрия Донского. И здесь не разделить величайших русских подвижников Алексия и Сергия. Как сообщает Епифаний Премудрый, битве с Мамаем предшествовала встреча князя Дмитрия с Преподобным Сергием: «Известно стало, что Божиим попущением за грехи наши ордынский князь Мамай собрал силу великую, всю орду безбожных татар и идёт на Русскую землю; и были все люди страхом великим охвачены». Великий князь Дмитрий «пришёл к святому Сергию, потому что великую веру имел в старца, и спросил его, прикажет ли святой ему против безбожных выступить: ведь он знал, что Сергий — муж добродетельный и



Явление Пресвятой Богородицы Преподобному Сергию. Фрагмент житийной иконы XVII века. Музей Свято-Троицкого Ипатьевского монастыря. Кострома

даром пророческим обладает». Преподобный Сергий, согласно Епифанию, ответил: «Следует тебе, господин, заботиться о порученном тебе Богом славном христианском стаде. Иди против безбожных, и, если Бог поможет тебе, ты победишь и невредимым в своё Отечество с великой честью вернёшься».

Позже, непосредственно перед Куликовской битвой, когда русские воины увидели противника и поразились его многочисленности, неожиданно «появился гонец с посланием от святого», в котором говорилось: «Без всякого сомнения, господин, смело выступай против свирепости их, нисколько не устрашаясь, —

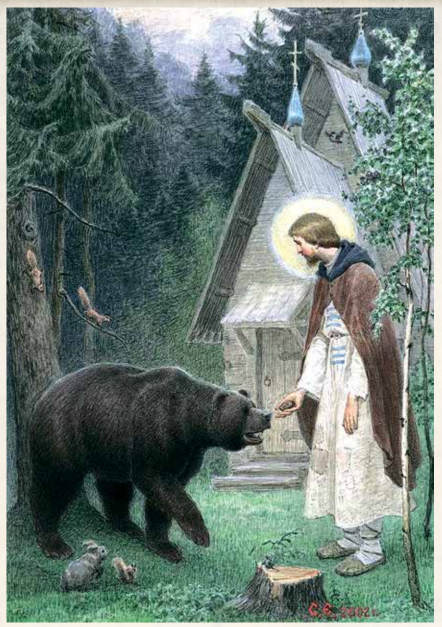
«Решение митрополитов на рубеже XIII и XIV вв. покинуть Киев и осесть сначала во Владимире, а позднее в Москве имело решающее значение для последующего формирования российской государственности: там, где митрополит Всея Руси, там и центр Руси, там и главный князь Руси».

В. О. Ключевский

обязательно поможет тебе Бог».

Эпоха Куликовской битвы ознаменовалась не только возглавленным Москвой патриотическим подъёмом в Великороссии. Её неповторимый облик во многом определялся творческим оживлением культуры на всём пространстве «византийского православного содружества». Эпоха второй половины XIV начала XV веков в Восточной Церкви прошла под знаком исихазма, высоко поднявшего значение личностного понимания религиозного опыта. Влияние этого течения восточно-христианской духовности на Руси создавало особую атмосферу, в которой действовали и по-своему её поддерживали и распространяли даже противники собственно паламитского богословия.

Преподобный Сергий не оставил богословских сочинений. Его богословие выражалось в практическом служении избранному идеалу. В этом отношении справедливо сказано, что он «был богословом в самом высшем смысле этого слова». Его духовный опыт несомненно перекликался с духовным



Ефошкин Сергей Николаевич. «Преподобный Сергий Радонежский. Пустынножительство». 2002 г.

опытом исихазма. Его можно назвать представителем практического исихазма. По словам Епифания Премудрого, Сергий «божественная сладости безмолвия вкусих». И, конечно, мистические видения Преподобного Сергия составляют отдельную тему разговора.

«Древние русские святые, писал Г. П. Федотов, — чаще имели видения тёмных сил, которые не пощадили и Преподобного Сергия. Но только с Сергием говорили горние силы — на языке огня и света». Согласно памятникам нашей древней литературы, Преподобный Сергий Радонежский стал первым русским святым, кому были дарованы видения высшего светлого мира. Г. П. Федотов в этой связи продолжал: «В лице Преподобного Сергия мы имеем первого русского святого, которого, в православном смысле этого слова, можем назвать мистиком, то есть носителем особой, таинственной духовной жизни, не исчерпываемой подвигом любви, аскезой и неотступностью молитвы».

Позволю себе важное уточнение. О мистике в православии можно говорить, вкладывая в это понятие как широкое, так и узкое значение. В широком смысле слова мы говорим как о мистическом, или, точнее, мистико-аскетическом духовном типе Восточного христианства вообще. При этом мы имеем в виду его более неотмирный характер, чем у Западного христианства, а также то, что оно придавало большое значение индивидуальному опыту молитвы и аскезы, личным отношениям с Богом как пути к спасению. Выдающийся русский византинист Георгий Львович Курбатов, говоря о присущей византийскому православию «колоссальной тяге именно к индивидуальному и неконтролируемому подвижничеству», отмечал, что «в этом нельзя не видеть трансформированного, но продолжавшего сохраняться взгляда на религию как на приверженность к тому или иному философскому направлению, сохранению элементов античного сознания на право известной свободы личности. В Византии эти формы получили особенно широкое распространение и, может быть, именно за эту свободу, а не за крайность форм аскетизма пользовались особым уважением». На Руси XIV—XV вв., как и в Византии и при несомненном влиянии её духовной культуры, бурный рост отшельнического монашеского движения идейно оправдывался «сознанием значимости своих действий, своих индивидуальных отношений с Богом».

В широком значении понятия, о котором мы сейчас говорим, мистика, по образному выражению С. Н. Булгакова, «есть воздух православия». Православное богослужение устроено таким образом, что оно обращается прежде всего к мистическому чувству верующих и его воспитывает. Православное богослужение —



общежитию, отдавая своё духовное благо для братьев своих, для Русской земли. Вмешательство Преподобного в судьбу молодого государства Московского, благословение им национального дела было, конечно, одним из оснований, почему Москва, а вслед за нею и вся Русь чтила в Преподобном Сергии своего небесного покровителя». Я намеренно сделал эпиграфом этой статьи и следующие федотовские слова: «Мистик и политик, отшельник и киновит совместились в его благодатной полноте».

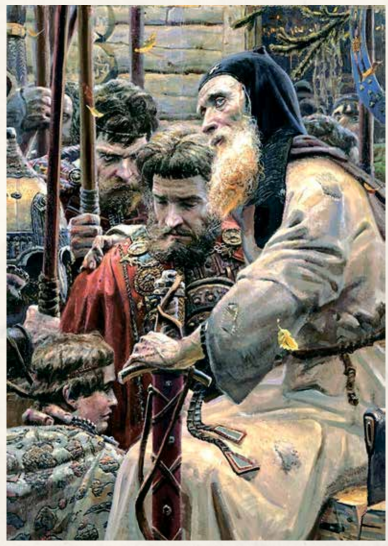
[В основе данной статьи лежит текст выступления автора на научной конференции в Храме Христа Спасителя 25 мая с. г.]

Чикуньчиков Сергей Владимирович. «Воскрешение отрока Преподобным Сергием Радонежским». 1999 г. Холст, масло.

«повторяющаяся мистерия Боговоплощения». Здесь нет отделённых друг от друга «сцены» и «зрительного зала», «актёров» и «зрителей», здесь все исполнители, в меру своего духовного опыта все «участвуют» в грандиозном мистическом действе.

Теперь мы вплотную подошли к другому аспекту понятия православной мистики. В узком или специальном значении этого слова мы можем говорить о мистике, мистическом опыте, мистических озарениях как о методах и высшей способности избранных к непосредственному, сверхразумному и сверхчувственному постижению Бога в монашеской жизни, в созерцательном подвижничестве. Имея в виду этот последний аспект, мы и должны говорить о Преподобном Сергии Радонежском как о «первом русском мистике».

Я не ставил сейчас своей целью полное раскрытие феномена Прподобного Сергия. Слишком грандиозная фигура и невероятно обширная историография вопроса. Я котел главным образом подчеркнуть многогранность его личности и уникальность его значения в истории Русской Церкви и культуры. «От мистики до политики огромный шаг, — констатировал Г. П. Федотов, — но Преподобный Сергий сделал его, как сделал шаг от отшельничества к



Павел Викторович Рыженко. «Благословение Сергия». Холст, масло. 2005 г.



«Посему ныне так говорит Господь Саваоф: обратите сердце ваше на пути ваши. Вы сеете много, а собираете мало; едите, но не в сытость; пьете, но не напиваетесь; одеваетесь, а не согреваетесь; зарабатывающий плату зарабатывает для дырявого кошелька.

Так говорит Господь Саваоф: обратите сердце ваше на пути ваши. Взойдите на гору и носите дерева, и стройте храм; и Я буду благоволить к нему, и прославлюсь, говорит Господь.

Ожидаете многого, а выходит мало; и что принесете домой, то Я развею.
– За что?

говорит Господь Саваоф: за Мой дом, который в запустении, тогда как вы бежите, каждый к своему дому». Книга пророка Аггея 1:5-9

Блаженный Чехонии Стхидонский

Не радея о наиполезнейшем и не заботясь о славе Божией, Израильтяне обращались к заботам о себе самих, воздвигая драгоценно украшенные дома и потом говоря безрассудно: не пришло время построить дом Господень. И как им необходимо было доставлять все нужное для построения Божественного храма, а между тем они не хотели делать этого, то, выставляя на вид недостаток в деньгах, они говорили, что сначала им надо накопить их и наперед как бы отстранить бедность, занимаясь пока земледелием или торговлею, или скотоводством, или другим чем

земледельцев и открывать стези для праведных прибытков. А как они чужды были благочестивых помыслов и лишились вышнего благоволения, поступая во всем

Но лучше было возложить упование на Бога, Который и в безвыходном положении может оказывать помощь, благословлять земледельцев и открывать стези для праведных прибытков.

подобным. Но лучше было возложить упование на Бога, Который и в безвыходном положении может оказывать помощь, благословлять

неправо, то посему и почитает необходимым сказать: «Устройте же сердца ваши в пути ваши», – что подобно тому, как если бы ска-

зал: обдумайте тщательно, какими пошли вы путями жизни, или что сделали вы в отношении благочестия, предаваясь усердно корыстолюбию?

ственными желаниями. Так в одном месте и Сам Спаситель сказал: «не заботьтесь для души вашей, что вам есть», «ищите же больше Царства Божия и правды Его, и это все

Они же были косны и нетрудолюбивы, предпочитали свое пред угодным Богу и весьма преданы были земным предметам.

«Сеете много, а собирете мало», но лучше было, при благословении Божием, сеять мало, а собирать много. А как был у них недостаток в необходимом, то поэтому - много трудов и очень мало плодов. «Едите, но не в сытость»: ужасно и доказательством крайней нужды и вместе бедственного положения служит то, если посеяно было много, а плодов столько, что в качестве возмездия трудившимся угрожал голод и пищи было недостаточно для насыщения. «Пьете, но не напиваетесь», ибо виноградники не были плодоносны. Вместе с нивами страдали (бесплодием) и не очень плодоносные деревья. «Одеваетесь, а не согреваетесь», так как, вероятно, мор постиг стада овец, так что даже и большие богачи имели недостаток в одеждах.

Но и «зарабатывающий плату зарабатывает для дырявого кошелька»: указывает этим на имеющих торговый промысел, кои некоторым оборотом собирают прибыли от торговли, набавляя всегда излишки на каждый из продаваемых предметов и увеличением цен туго набивая свои кошельки. Но и это, говорит, не принесло пользы их корыстолюбию, ибо, терпя убытки и нечаянные кораблекрушения, они ничем, казалось, не отличались от тех, кои опускают деньги в продырявленный кошель.

Итак, гораздо лучше и премудрее искать (прежде всего) благословения от все подающего нам Бога, а это (уже потом) может прибыть возлюбившим помышлять о Нем и славу Его предпочетшим пред соб-

приложится вам» (Мф. 6:25, 33).

Почитая достаточно объясненным исторический смысл данного изречения, теперь устремим свой ум к духовным созерцаниям и усмотрим, что случившееся с Иудеями может служить прообразом, и весьма ясным, всеобщего и всемирного домостроительства, бывшего через Христа. Они были в Вавилоне, угнетенные игом невольного рабства и терпя наказание за свои прегрешения: по этой-то причине они и отданы были и находились под властью врагов. Но некогда, по милосердию Божию, они освобождены были, опять возвратились на родину и поселились на святой земле под предводительством Зоровавеля и предстоятельством Иисуса. И Дарий, хотя и преданный идолослужению, является издающим повеление о том, что должно воздвигнуть Божественный храм, Бог изъял (ее) чрез Христа, расторгнув узы рабства. Следуя Его водительству, мы оставляем жизнь у врагов, покидаем многобожное заблуждение, как бы в землю некую, и восходим в Сион, очевидно духовный, то есть Церковь. Заметь, как в Иисусе и Зоровавеле изображается для нас Христос. Зоровавель, как я сказал, был из колена Иудина, не из другого колена происшел и Господь. Посему и воцарился над Израилем. Так негде говорит устами Давида: «Аз же поставлен есмь Царь» и прочее (Пс. 2:6). А Иисус был из рода и племени Левия и назван великим священником. Так и Христос соделался Первосвященником нашим, священнодействуя Себя за нас как за жертву непорочную, как истинного Агнца вознося в воню благоухания Богу и Отцу. Желающих рассуждать о сем точнее удостоверит отчасти в этом и само значение имен или толкование. Зоровавель в переводе означает «течение перемененное», а Салафииль - «склонение Божие», как негде сказал и Христос: вот Я склоняюсь на них как река мира и как поток наводняющий славу язычников (Ис. 66:12). И бесспорно, Он есть поток сладости и как бы течение мира. Но склонился Он к нам и как бы переменил (течение),

Тщетны были старания и труды для них, потому что они не желали более всего совершать богоугодное Господу и ревности к предметам высшим предпочитали заботу о вещах более низких и земных.

и, кроме того, снабжает (их) деревьями Ливана и денежными пособиями. Они же были еще косны и медлительны в деле совершения благоугодного Богу, оказались даже употребляющими такую отговорку: не пришло время создать дом Господень. Да и вся земля находилась под властью прельстителя и тирана сатаны и была в плену, уловленная притом сетями греха и неведения истинного и действительного Бога и Творца всего. Но

оставив Израиля. Удалился, как сказал я, к призванным из язычников, даруя им преизобильное излияние вышних и духовных благ. Иисус же означает «Іао» (Иегова) – «спасение», как и Иоседек: «Іао» и «правду». А Іао есть Бог всяческих, и Христос стал для нас спасением и правдою от Бога и Отца (1Кор. 1:30), ибо в Нем мы спасены, избегши сетей смерти, и оправданы через веру, освободившись от владычествовавшего над нами

греха. Итак, – возвращаюсь опять к началу речи, – мы должны созерцать Его царем в лице Зоровавеля и первосвященником в лице Иисуса.

Впрочем, желающий полезного научения да обратит свое внимание также и на то, что Иудеи впали в нерадение и нежелание трудиться над устроением Божественного храма, то есть Церкви Христовой. Притом пусть заметит и готовность язычников и их превеликое рвение к трудолюбию. Ведь Дарий, как сказал я, повелел восстановить храм и сделать все для славы владычествующего над всем Бога. Они же были косны и нетрудолюбивы, предпочитали свое пред угодным Богу и весьма преданы были зем-



Фото: pexel.com

Посему и говорит: «За Мой дом, который в запустении, тогда как вы бежите, каждый к своему дому», вот по причине этого-то именно и могут погибнуть и плоды на полях, когда небо уже не посылает росы, земля утрачивает силу (производительную), вместе с хлебами и виноградом засыхают и оливы, и, кроме того, даже меч, вследствие гнева, угрожает истребить людей и скотов.

ным предметам, ибо дома, говорит, устрояли роскошно отделанные. Посему и Давид говорит о язычниках: «Желание убогих услышал еси, Господь, уготованию сердца их вняло ухо» Его (Пс. 9:38). Так, более готовы к вере язычники и очень косны израильтяне. То, что говорю я, можешь видеть и в евангельских писаниях или в притчах. Глашатаи вечери пошли собирать на брак. Они же (званные израильтяне) не хотели прийти и придумывали отговорки в грехах. Один сказал: поле купил я, другой: оженился я, а иные пошли на торговлю свою (Лк. 14:18-20). Посему призваны были и вошли на брак те, кои нашлись на дорогах и у изгородей, и таким образом действительно стали первые последними и последние первыми (Мф. 19:30). Так и Христос сказал устами Давида о потомках Израиля и язычниках: «народ, которого я не знал, служит мне» (Пс. 17:44).

Я Господь, Который и прежде

повелевал вам, ныне снова заповедую вам, чтобы вы обратили сердца ваши на пути ваши и размыслили о всем, что делаете и, оставляя заботы о своих низменных домах, взошли на гору, где нет дерев, которые могут быть сожигаемы, но есть только такие, которые пригодны для работ в доме Моем; а чтобы вы сделали это с большим тщанием, знайте, что дело ваше обратились прежде, и, после того как мы сделаем это, подняться из домов, находящихся в ущельях на гору, чтобы по достижении высоты горы [или речи], на которой находятся необходимые для устроения храма Господня деревья, срезывать древа от всякой горы св. Писания, на которой насаждены всякие древа добродетелей и рая, и устроять храм Господа из добрых дел и учений истины. Когда этот храм будет устроен, то он будет угоден Господу, и [или: так что] Он прославится чрез него.

Поэтому так как нам заповедано, чтобы мы обратили сердца свои на пути наши, то взойдем на гору разумную и,

Во всех отношениях они будут бессильны и чужды веселья, не упитаются елеем духовным и останутся совсем не вкусившими и непричастными благословения Христова. А, кроме того, подвергнутся мечу и останутся без всякой награды за труд.

Мне будет благоугодно. Евреи говорят, что необходимо было только дерево для устройства [в храме] настилки пола и потолка, так как стены храма после пожара оставались целы. Это они. Мы же получаем повеление обращать сердца свои не мимо путей наших, но по путям нашим, к которым мы

отыскивая для каждого в отдельности затруднительного вопроса подходящие древа из свидетельств Писания, будем срезывать их и устроять в себе дом премудрости; и после устроения этого концем нашего созидания будет то, что Господь прославится в нас.

## Святитель Хизилл Александзийский

Так и Павел говорит в одном послании: «Писать вам о том же для меня не тягостно, а для вас назидательно» (Фил. 3:1). Итак, обратите, говорит, внимание на пути свои, кои совершили вы теперь. А какие это пути, тотчас объясняет. Ошиблись они в надежде на земледелие; употребив много трудов, едва собрали немногое. Впрочем лишатся и этого, ибо оно стало принадлежностью других, и издержано отнюдь не ими, шенство и превосходство образа домостроения с плотью (Боговоплощения). Притом же возводят они и к точному познанию духовного благоустроения и благопристойности в нраве и обычаях. Посредством нихто, утверждаем, и созидается дом Божий, ибо в нас обитает Христос чрез Духа и мы – храмы Бога Живого, по писаниям (1Кор. 3; 2Кор. 6:16). Посему каждый из нас да устрояет сердце свое посредством правой веры, а основанием, истинно ценным, пусть имеет Самого Спасителя (1Пет. 2:6). Но к этому пусть присоединяет и другое вещество, разумею покорли-

Предметы же, касающиеся нас самих, пусть обращают на себя меньше нашего внимания и должны идти позади забот о славе Божией.

а напротив - преданными лихоимству. Таким образом тщетны были старания и труды для них, потому что они не желали более всего совершать богоугодное Господу и ревности к предметам высшим предпочитали заботу о вещах более низких и земных. Итак, не оставил Израиля без вразумления, но показал заблудившимся путь к исправлению. И это, как увидим, сделано прекрасно, ибо сказал, что «Взойдите на гору и носите дерева, и стройте храм; и Я буду благоволить к нему, и прославлюсь» опять в «нем, и благоволю», то есть: буду принимать и одобрять ревность и старание потрудившихся для этого.

Поистине прекрасное и Богу угодное дело – спешить исполнением того, что может оказываться полезным и необходимым для благосостояния Церкви и устроения ее. Будем же делать это, и при том с великой рассудительностью собирая как бы самое нужное вещество и как бы из рощи вырубая в богодухновенном Писании созерцания духовные, посредством коих можно сделать твердым и непоколебимым прославление Бога (людьми) или рассуждение (о предметах Божественных), как и раскрыть совер-

вость и благопослушание во всем, мужество, терпение, воздержание; ибо, стройно сочленеваемые таким образом посредством всякой связи (все прибавляющихся) скрепов, в храм святый возвысимся, в жилище Бога в духе (Еф. 2:20–22, Еф. 4:16). А те, кои медлят принять веру, или и уверовали, но коснят еще отрешением от страстей и греха и мирского сластолюбия, чрез это самое как бы кричат: «Не пришло время постро-

но высшее не находится в должном уважении, то никогда не последует благополучия и в низшем, чего они пожелали иметь. Посему и говорит: «За Мой дом, который в запустении, тогда как вы бежите, каждый к своему дому», вот по причине этого-то именно и могут погибнуть и плоды на полях, когда небо уже не посылает росы, земля утрачивает силу (производительную), вместе с хлебами и виноградом засыхают и оливы, и, кроме того, даже меч, вследствие гнева, угрожает истребить людей и скотов. Итак, для медлящих совершать то, что служит к славе Бога и чрез что устрояется Его дом, то есть Церковь, не может быть ни росы духовной, то есть утешения с небес, наполняющего души и сердца, ни благоплодия от земли, то есть добрых последствий от хороших трудов телесных, ни хлеба, ни вина, ни употребления масла. Вполне и во всех отношениях они будут бессильны и чужды веселья, не упитаются елеем духовным и останутся совсем не вкусившими и непричастными благословения Христова. А, кроме того, подвергнутся мечу и останутся без всякой награды за труд, хотя бы кто у них и проводил благонравный образ жизни; ибо «не

Поистине прекрасное и Богу угодное дело – спешить исполнением того, что может оказываться полезным и необходимым для благосостояния Церкви и устроения ее.

ить дом Господень». Посему и претерпевают недостаток небесных благ и духовное бесплодие, так как ум в них, как бы земля некая, делается неплодотворным, так что ни хлеба не имеет, то есть силы, ни вина, что служит образцом радости, ибо написано, что хлеб укрепляет сердце человека и вино веселит сердце человека (Пс. 103:15; Сир. 40:20).

Не дозволяет заботу о себе самих ставить на первом месте, безрассудно пренебрегая обязанностями к Богу, и предпочитать славе Божией предметы земные. Убеждает, напротив, уразуметь, что если несравнен-

увенчивается никто, если незаконно будет подвизаться», по роду подвига (2 Тим. 2:5). Посему старание о предметах высших мы должны почитать делом самым почтенным и наиболее всего достойным соревнования. Предметы же, касающиеся нас самих, пусть обращают на себя меньше нашего внимания и должны идти позади забот о славе Божией. И не только жилища, деньги и все, что относится к пустой славе, но и родство, братья и отцы, как и Христос говорит негде: «Иже любит отца или матерь паче Мене, несть Мене достоин» (Мф. 10:37).



Толкования святых отцов на Апостола Павла Послание к римлянам 9:16

«Итак помилование зависит не от желающего и не от подвизающегося, но от Бога милующего».

Апостола Павла Послание к римлянам, глава 9, стих 16

Aubsocuacm

Согрешивший Саул просил прощения и не был прощен; Давид, напротив, согрешил и признал грех - и был прощен (см. 3 Цар. 15:24-31; 4 Цар. 12:13). Однако нельзя сказать, что Бог судил несправедливо, давая одному прощение, а другого отвергая. Ибо Смотрящий на сердце знает просящего, и заслуживает ли он разумом своим прощения. И хотя опасно рассуждать о суде Божием, для сомневающихся, чей разум может устремиться к спасению, следует сказать, что не нужно думать, будто суд Божий неправеден, когда говорится: одного Бог призывает, другого отвергает. Считая, что идущие на осуждение могут

быть прощены, давайте докажем это делами, а не словами. Там, где есть примеры таких дел, никто не станет спрашивать или искать чив прощение, презрел Бога; но он остался с Тем, от Кого получил помилование.

«…не от легких в беге зависит бег, не от сильных – война, не от ратоборцев – победа, и пристань не во власти искусных пловцов, но от Бога и победу устроить, и ладью привести к пристани».

Святитель Григорий Богослов

какое-нибудь извинение. Давайте вспомним истории двух людей: Давида и Саула, и каким стал каждый из них после суда Божия. Ведь если бы выяснилось, что после того, как Бог не простил его, Саул творил добро, мы бы сочли, не дай Бог, что суд Божий неправеден. Или если бы Давид, полу-

Блаженный Авпустин

Когда Павел говорит «Помилование зависит не от желающего и не от подвизающегося, но от Бога милующего», он не ставит под сомнение свободу воли, но говорит, что нашего желания недостаточно, если Бог не придет

нам на помощь и не сделает нас милосердными, дабы мы могли творить добрые дела через дар Духа Святого. Мы даже и желать не можем, пока не призваны, а когда мы желаем после призвания, то опять недостаточно ни воли нашей, ни подвизаний, если только Бог не даст сил подвизающимся и не приведет, куда зовет. Потому и очевидно, что от Бога милующего, а не от желающего и не от подвизающегося зависит делание нами добра, хотя в них и присутствует наша воля, которая сама по себе ничего не может.

Блаженный Иехоним Стхидонский

Отсюда мы постигаем, что воля и поспешание принадлежат нам, но осуществление нашего воления и поспешания зависит от милосердия Божиего. Таким образом, и воля наша, и поспешание при их осуществлении повинуются свободному решению, но их исполнение зависит от силы Божией.

Блаженный Деодилакт Болгаўский

Исаак хотел благословить Исава; но Иаков поспешил на поле, чтобы, наловив дичи, получить от отца благословение, а Бог по праведному суду сделал, что Иаков, как совершенно достойный, благословение. получил Апостол, казалось бы, уничтожает свободную волю; но на самом деле нет. О доме говорим, что он весь есть дело мастера; хотя мастеру нужны и вещество, и помощники в постройке, однако, поскольку она зависит от него, говорим, что он построил весь дом. Так и о Боге говорим, что все - Его дело, хотя Бог имеет нужду и в нашем произведении. Он совершает. Он и венцы дает, Он и осуждает; поэтому и говорим, что все дело Бога.

### Хонстанций

От этого места и до слов девятнадцатого стиха: «Ты скажешь мне: «За что же еще обвиняет? Ибо кто противостанет воле Его?» – Апостол Павел как бы становится на место того, кто возражает, что

сти Божией они не могут своими силами, как бы сильно они ни желали этого, и как бы ни старались. Выражение подвизаться (trecw) употреблялось первоначально о состязавшихся на цирковом ристалище, которые напрягали все силы свои к тому, чтобы добежать скорее до цели (ср. 1 Кор. 9:24).

«Для чего же, скажешь, мне и стремиться, для чего хотеть, если не все зависит от меня? Для того, чтобы хотением и стремлением привлечь помощь и благословение Божие, чтобы Он оказал содействие, простер Свою руку и довел до конца. А если ты оставишь это и перестанешь хотеть и стремиться, то и Бог не прострет Своей руки, но отступит и Он».

Святитель Иоанн Златоуст

хорошие и дурные поступки не от нас зависят, а определяются волей Бога, Который, кого хочет, милует, а кого хочет, ожесточает. Эти слова возражения взяты из книги Исаии (см. Ис. 29:16, 45:9). Ибо Он говорит Моисею: «Кого миловать, помилую; кого жалеть, пожалею». Так говорит Бог Моисею (см. Исх. 33:19). Апостол, приводя эти слова в качестве примера, показывает, что милосердие Его будет с теми, кто уверует во Христа.

Лопухин A.Tt.

Сам Бог сказал Моисею-законодателю, что милостью Своею Он награждает того, кого хочет (Исх. 33:19 - по LXX). Здесь дается общая норма отношений Бога к людям: так Господь поступал всегда и будет поступать. Прямого отношения к одному Моисею здесь не усматривается. Миловать и жалеть - понятия синонимические. Господь Бог этими словами хочет дать понять, что люди могут получить какое-нибудь благо от Бога именно как милость, как дар. Не от желающего и не от подвизающегося. Здесь говорится о всех людях без изъятия - и о язычниках, и об иудеях. Получить дар милоОрилен

Слова Апостола «Не от желающего и не от подвизающегося, но от Бога милующего...», понимаются так, как и Давид говорит в Псалмах: «Если Господь не созиждет дома, напрасно трудятся строящие его; если Господь не охранит города, напрасно бодрствует страж» (Пс. 126:1). Этим он показывает не то, что строитель дома ничего не делает и предается праздности, и тогда Господь воздвигает дом. Он показывает, что человек прилагает, сколько есть в нем заботы и труда, но во власти Божией находится, чтобы, миновав все препятствия, труд обрел завершение. Итак, поскольку этим внушается, что человек прилагает труд и заботу, а Бог сообщает работе успех и завершение, то благочестиво и благоговейно для человека завершение своего собственного труда относить скорее к Богу, чем к себе. Так и когда Павел насаждал, а Аполлос поливал, говорится, что Бог взрастил; и добавляется: «Посему и насаждающий, и поливающий есть ничто, а все Бог возращающий» (1 Кор. 3:7).

Стало быть, и в данном месте мы можем сказать: итак, ни под-



визающийся не есть что-либо, ни желающий, но Бог, дарующий свершение. Ибо кто желает и кто подвизается, как мне кажется, суть те же, кто насаждает и кто поливает; но Апостол говорит, что насаждающий и поливающий суть ничто. Не потому, что они ничего не делают, но потому, что в сравнении с Богом, Который дает труду возрастание или совершение, они объявляются ничем.

Преподобный Ефрем Сирин

Итак, по вышеприведенным свидетельствам, дело помилования нисколько не зависит ни от желающаго, ни от подвизающагося, но от милующаго Бога. Ведь прежде чем появилась воля и начались личные подвиги, уже открыто было избрание Промысла Божия. Если же вы станете роптать, говоря: «Зачем же это так делается?», то ропщите и на то, зачем

избран Исаак; а также: почему, из рожденных вместе братьев, Иаков был возлюблен, а Исаву оказана ненависть?

Святитель Тячаорий Богослов

Он же сказал им: не все вмещают слово сие, но кому дано.

Видите ли высоту этой добродетели? Она оказывается едва удобовместимой. Да и не выше ли плоти - рожденному от плоти не рождать в плоть? Не ангельское ли свойство - душе, связанной с плотью, - жить не по плоти и быть выше самой природы? Плоть связала ее с миром, а разум возвел к Богу; плоть обременила, а разум окрылил; плоть заключила в узы, а любовь разрешила их. Всей душой стремись, дева, к Богу! Один и тот же закон даю мужам и женам. Не представляй себе благом всего того, что кажется благом для многих: ни рода, ни богатства, ни пре-

стола, ни господства, ни красоты, поставляемой в доброцветности и стройности членов - этого игралища времени и болезней! Если ты всю силу любви истощила перед Богом, если не два у тебя предмета любви, то есть и скоропреходящее и постоянное, и видимое и невидимое; то уязвлена ли ты столько избранной стрелой и познала ли красоту Жениха, чтоб могла сказать словами брачного описания и брачной песни: Ты «сладость, и Весь желание» (Песн. 5:16)? Видите в свинцовых трубах заключенные потоки, как они, при сильном стеснении и устремлении к одному месту, до того часто отступают от естественного свойства воды, что, давимые непрестанно сзади, устремляются вверх: так и ты, если сосредоточишь любовь и всецело соединишься со Христом, то будешь стремиться горе, а не падать долу и не разливаться. Ты вся пребудешь Христова, пока наконец увидишь и Самого Христа, Жениха твоего. Храни себя неприступной и в слове, и в деле, и в жизни, и в помыслах, и в движениях сердечных; ибо лукавый отовсюду пытает и все высматривает, где низложить, где уязвить тебя, если найдет что незащищенным и открытым для удара. Чем более видит в тебе чистоты, тем больше усиливается осквернить; потому что пятна виднее на чистой одежде. Да не привлекают взор - взора, смех - смеха, короткость обхождения - ночных сходбищ, а ночь - погибели! Ибо понемногу отъемлемое и похищаемое, хотя в настоящем производит ущерб неощутимый, однако же впоследствии совершенно уничтожает вещь.

Не «все», говорит, «вмещают слово сие, но кому дано». Когда слышишь: «кому дано», не впадай от этого в ересь, не вводи различных естеств: земных, духовных и средних, ибо некоторые держатся превратных мнений и думают, что

одни по самой природе назначены к совершенной погибели, а другие – к спасению, иные же в таком состоянии поставлены, что собственный произвол ведет их к худому или к доброму. И я согласен, что один, в сравнении с другим, имеет больше или меньше способ-

(Пс. 126:1). Знаю, говорит он, что не от легких в беге зависит бег, не от сильных – война, не от ратоборцев – победа, и пристань не во власти искусных пловцов, но от Бога и победу устроить, и ладью привести к пристани.

«Слова». Слово 37

«Невозможно, чтобы кто-нибудь прилагающий старание, пекущийся о своем спасении и исполняющий все с своей стороны, был когда-нибудь оставлен Богом».

Святитель Иоанн Златоуст

ности; но одной способности не достаточно для совершенства, и разум должен возбудить способность, чтобы природа пришла в деятельность, подобно тому, как камень пирит, если ударяют в него железом, сам делается железом. Когда слышишь: «кому дано», то добавляй, дано призываемым и имеющим к тому расположение, ибо когда слышим также «не от желающего, не от подвизающего, но от милующего Бога» (Рим. 9:16), советую тебе подразумевать то же. Поскольку есть люди так высоко думающие о своих заслугах, что все приписывают себе самим, а не Тому, Кто их сотворил и умудрил, - не Подателю благ, то Слово Божие учит таковых, что нужна Божия помощь и для того, чтобы пожелать добра, тем более само избрание должного есть нечто Божественное, дар Божия человеколюбия. Ибо надобно, чтобы дело спасения зависело как от нас, так и от Бога. Поэтому сказано: «не от желающего», то есть не от одного хотящего, «не от подвизающего» только, но и «от милующего Бога». Потом, поскольку и само хотение от Бога, то справедливо Апостол все приписал Богу. Идешь ли, трудишься ли, всегда имеешь нужду в Дающем венец. «Если Господь не созиждет дома, напрасно трудятся строящие» его; «если Господь не охранит города, напрасно бодрствует страж» его

## Святитель Иоанн Златоуст

Для чего же, скажешь, мне и стремиться, для чего хотеть, если не все зависит от меня? Для того, чтобы хотением и стремлением привлечь помощь и благословение Божие, чтобы Он оказал содействие, простер Свою руку и довел до конца. А если ты оставишь это и перестанешь хотеть и стремиться, то и Бог не прострет Своей руки, но отступит и Он. Откуда это известно? Послушай, что говорит Он Иерусалиму: «Сколько раз хотел Я собрать детей твоих, как птица собирает птенцов своих под крылья, и вы не захотели! Се, оставляется вам дом ваш пуст» (Мф. 23:37-38). Видишь ли, как и Бог отступил за то, что они не хотели? Потому нам нужно и хотеть, и стремиться, чтобы приобресть благоволение Божие. Это и пророк говорит, т. е., что успешное окончание дел завине должен подлежать никакому обвинению; когда я сделаю все с своей стороны, и покажу желание, и изберу, и приступлю к делу, но Тот, от Кого зависит окончание, не поможет мне и не прострет Своей руки, то я свободен от всякого осуждения. Нет, не так; быть не может, чтобы Бог оставил нас, когда мы хотим, избираем и решаемся. Если Он внушает и советует нежелающим, чтобы они пожелали и захотели, то тем больше Он не оставляет решающихся. Взгляните на древние роды, говорит Премудрый, и посмотрите: кто верил Господу - и был постыжен? или кто пребывал в страхе Его – и был оставлен? или кто взывал к Нему и Он презрел его? (Сирах. 2:10). Также и Павел говорит: «Надежда не постыжает» (Рим. 5:5), т. е. упование на Бога. Невозможно, чтобы не достиг конца тот, кто надеется на Бога всею душою и исполняет все с своей стороны. И еще: верен Бог, Который не попустит вам быть искушаемыми сверх сил, но при искушении даст и облегчение, так чтобы вы могли перенести (1 Кор. 10:13). Потому и предлагает один мудрый муж такие увещания: «Сын мой! Если ты приступаешь служить Господу Богу, то приготовь душу твою к искушению: управь сердце твое и будь тверд, и не смущайся во время посещения; прилепись к Нему и не отступай, дабы возвеличиться тебе напоследок» (Сир. 2:1-3). И в другом месте предлагается увещание: претерпевший же до конца спасется

«Кто при всем желании и трудах участь свою Божией предает милости, тот и оказывается у Бога достойным милости. И милость сия венчает его».

Святитель Феофан Затворник

сит не от нас, а от помощи Божией, но избрание зависит от нас и от нашей воли. Итак, скажешь, если окончание дела зависит от помощи Божией, то я, не окончив дела,

(Мф. 10:22). Все это – правила, законы и неизменные определения; в душе нашей должно быть твердо внедрено, что невозможно, чтобы кто-нибудь прилагающий стара-

ние, пекущийся о своем спасении и исполняющий все с своей стороны, был когда-нибудь оставлен Богом.

Беседа на слова пророка Иеремии: «Господи, не в воле человека путь его»

#### Святитель Беодан Затворник

То есть избрание к наследию обетования есть дело ни хотящего, ни текущего, но милующего Бога. Чтобы понять, откуда привзошли термины «хотящаго» и «текущаго», надо обратиться к предыдущему. Речь идет об избрании Иакова и отвержении Исава еще прежде рождения их. Это решение Божие основывалось на предведении, что один достоин того, а другой недостоин. Тот и другой оправдали это жизнию своею и своим нравом. Между тем по ходу дел следовало Исаву получить обетование наследия, и Исаак уже решил так сделать и уже послал его уловити лов и приготовить себе снедь, чтобы, вкусив ее, благословить его. Случись так, - и не оправдалось бы слово Господа, что больший поработает меньшему, ибо тогда в благословении Исава стояло бы: буди господин брату твоему (Быт. 27, 29). Но слово Божие никогда не может солгатися. Бог вразумил Ревекку устроить так, чтобы благословение первенца получил Иаков и приведенные слова, приготовленные для Исава, присвоились ему. Так, что Бог, по предведению Своему, судил, того никто изменить не может, даже хотя бы кто намеренно усиливался идти против, а не так, как в этом примере, где против шло обычное течение человеческих дел. Вот был и хотящий Исаак, и текущий Исав, а дело устроилось не по хотению хотящего, не по труду текущего, а по милости милующего Бога. Помянув это обстоятельство, Апостол и сказал: «...ни хотящаго, ни текущаго, но милующаго Бога». Кого Бог судил достойным милости, у того никто не вырвет ее; милость же присуждается не без разбора, а достойным. Приводим это обстоятельство при толковании сих слов, чтоб указать, откуда привзошли термины «хотящаго» и «текущаго», - потому что это осязательно очевидно в том обстоятельстве; но можно после сего и так разуметь связь речи. Впереди сказано, что, кого следует миловать, того милует Бог; следует же миловать, по правде Божией, того, кто достоин. Из этого мог бы иной заключить: следовательно, все здесь зависит от добрых решений воли, от хотящаго, и от соответственных трудов по исполнению тех решений, от текущаго. Апостол предупреждает: нет, не от этого. Хотеть - хоти и течь - теки: без этого нельзя; но все же окончательное решение дела принадлежит милости Божией или благодати, и хотение укрепляющей, и силы к исполнению его подающей. Кто при всем желании и трудах участь свою Божией предает милости, тот и оказывается у Бога достойным милости. И милость сия венчает его.

Может еще показаться, что, по мысли Апостола, все зависит от милости и благости милующего Бога, а собственное участие человека, будь не будь, все одно. Но так может только показаться. Апостол не сказал: ни от хотения, ни от течения, но: ни хотящаго, ни текущаго, - чтобы показать, что хотение и течение не исключаются, а только внушается, что хотящий и текущий не должен на этом одном основывать свое упование, и тем паче - посему предъявлять какие-либо права. Блаженный Феофилакт пишет: «Здесь Апостол по-видимому уничтожает свободную волю; но на самом деле - нет. О доме говорим, что он есть дело мастера. Хотя мастеру нужны и вещество, и помощники в постройке; однако ж, поелику она зависит от него, говорим, что он построил весь дом. Так и о Боге говорим, что всё Его дело, хотя Бог имеет нужду в нашем произволении. Он совершает, Он и венцы дает, Он и осуждает; поэтому и говорим, что всё есть дело Бога». То же читаем и у Экумения: «Должно хотеть и тещи и все свои употреблять в дело силы; но при этом помнить, что без воли Божией ни хотящий, ни текущий не достигнет цели, если не придет помощь Божия. Бог милует и хочет того, кто сам хощет спастись».

Как ни разуметь приведенные слова, они должны были поразительно действовать на иудеев, неверующих устрашать, а верующих исполнять радости. Последнее очевидно само собою; и Апостол не их имел в виду, а первых. Он здесь доказывает, что если есть теперь неверующие, то это не то значит, что отпаде обетование, а то, что они оказались недостойными его, подобно Исаву. Возражатели могли говорить: иудеи желают и текут, и закон читают, и службы все исполняют, и жертвы приносят. За что же исключаются они из наследия обетования? Апостол говорит как бы: «И Исаву по видимости принадлежало наследие; но как душа у него была другого строя, то он и не получил его. Так и эти иудеи по видимости должны бы быть наследниками обетования; но как душа у них не такая, которая требуется от наследников его, то есть неверующая, то оно и не дается им». Приняв в чувство наведение, неверующие должны были сильный чувствовать толчок к тому, чтоб построже вникнуть в текущее и уразуметь, чего хощет от них готовый миловать их Бог; но еще более сильный толчок должно было дать им наведение из упоминаемого вслед за сим обстоятельства.

> Фото: Игорь Макаров, Андрей Березовский

## Молитва о восстановлении миза

Владыко Многомилостиве Господи, Иисусе Христе, Боже наш, молитвами Всепречистыя Владычицы нашея Богородицы и Приснодевы Марии, святых равноапостольных великого князя Владимира и великия княгини Ольги, святых Новомучеников и исповедников Церкви нашея, преподобных и богоносных отец наших Антония и Феодосия, Киево-Печерских чудотворцев, Сергия, игумена Радонежского, Иова Почаевского, Серафима Саровского и всех святых, благоприятну сотвори молитву нашу о Церкви и о всех людех Твоих.

От единыя купели Крещения, еже при святем князе Владимире, мы, чада Твои, благодать восприяхом, – дух братолюбия и мира в сердцах наших навеки утверди!

Иноплеменным же языком, брани хотящим и на Святую Русь ополчающимся, – запрети и замыслы их ниспровергни.

Благодатию Твоею власть предержащих ко всякому благу настави, воинов – в заповедях Твоих утверди, лишенныя крова – в домы введи, голодныя – напитай, недугующая и страждущая – укрепи и исцели, в смятении и печали сущим – надежду благую и утешение подаждь, на брани убиенным – прощение грехов и блаженное упокоение сотвори.

Исполни нас яже в Тя веры, надежды и любве, яко да во всех странах наших единеми усты и единем сердцем исповемыся Тебе, Господу и Спасителю нашему Иисусу Христу, со Безначальным Твоим Отцем, Пресвятым Благим и Животворящим Твоим Духом во веки веков. Аминь.

По благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла



«Никто не обольщай самого себя. Если кто из вас думает быть мудрым в веке сем, тот будь безумным, чтобы быть мудрым. Ибо мудрость мира сего есть безумие пред Богом, как написано: уловляет мудрых в лукавстве их.

И еще: Господь знает умствования мудрецов, что они суетны». Апостола Павла 1-е Послание к коринфянам 3:18–20

О чем это? Мы помним слова Господни, что христианин должен свою душу погубить – тогда он ее обретет. И в притчах, которые Господь нам говорил, также содержится некое «безумие», очень важное для нашего понимания.

Царство Небесное подобно «сокровищу, скрытому на поле, которое, найдя, человек утаил, и от радости о нем идет и продает все, что имеет, и покупает поле то. Еще подобно Царство Небесное купцу, ищущему хороших жемчужин, который, найдя одну драгоценную жемчужину, пошел и продал все, что имел, и купил ее». В жизни так не бывает, но представим себе человека, который очень интересуется жемчугом. И вот он узнал, что где-то продается очень

красивая жемчужина, и продал все, чтобы ее купить. Поступок с точки зрения здравого смысла совершенно безумный, но именно к такому «безумию» нас Господь и призывает, потому что в нем раскрывается вера наша.

Если мы веруем в Бога, веруем в Царство Небесное, тогда мы должны совершать такие безумные с точки зрения этого мира поступки. И этих безумных поступков у христиан накапливается очень много, если они последователь-

но идут за учением Христа. Например, меня кто-то обидел. Как я должен поступить? Я должен поступить по справедливости: отомстить. Мне сделали зло – и я должен нанести зло. С точки зрения этого мира так и надо, и все так и делают: ты мне плохо – и я тебе плохо, ты мне слово – и я тебе десять. А с точки зрения христианина нужно совершить безумный поступок: он мне сделал плохо, зло мне нанес – а я его простил. И вот оказывается, что тот, кто соверша-

ет такие безумные поступки ради Христа, на самом деле бывает не в проигрыше, а в выигрыше; он не только достигает Царствия Небесного, не только приобретает Духа Святого, но и вокруг все умиряет. Например, один человек на другого накидывается и начинает его за что-то ругать или в чем-то укорять. Если другой отвечает ему тем же самым: «А ты посмотри на себя, а что ты?» – начинается скло-

результате? Ты потратил силы, потратил здоровье, потратил время, разнервничался весь — не отдал, победил. Ну и с чем ты остался в результате своей победы? Посмотри в свою душу, что там? Только зло и расстройство. А Господь иначе говорит. Он говорит: надо совершить безумный поступок. Когда у тебя кто-то просит верхнюю одежду, отдай ему и сорочку, пусть все возьмет. И если ты что-

Ну проживешь ты еще пятнадцать-двадцать лет, а потом все равно умрешь. Значит, ты приобрел временное. А вечное? А вечное потерял, потому что ты человека обидел.

ка. И каждый раз, когда они встречаются, они начинают ругаться, и эта ругань продолжается долгие годы. А если бы один из них совершил безумный поступок: взял бы и не стал ругаться, то другой бы поругался, поругался и перестал, потому что невозможно ругаться одному. Ругань, если ее не поддерживать, быстро иссякает.

этому-то безумию нас Господь и призывает. Он говорит: не надо отвечать злом на зло. «Мне отмщение, Аз воздам». Если мы веруем в Бога, то должны знать, что все, что с нами происходит, неслучайно и зачем-то в плане Божием нам нужно это потерпеть. Поэтому если мы согласны принимать то, что с нами происходит, значит, мы тем самым покоряемся Богу. И Господь, видя нашу покорность Ему, Сам нашу жизнь устраивает, то есть мы приобретаем нечто лучшее, приобретаем драгоценную жемчужину.

Такая мудрость духовная гораздо выше, чем мудрость мирская, потому что мудрость мирская велит нам жизнь устроить только здесь. Когда у меня кто-то хочет что-то отнять, мирская мудрость мне говорит, что надо не отдавать. Ну как же я отдам? Значит, у меня не будет, а у него будет? Это несправедливо. И что в

то отдал ради Царствия Небесного, ты получишь гораздо больше – не только Царствие Небесное, но и все, что тебе необходимо материального для жизни; получишь гораздо больше, чем тебе нужно.

И так бывало всегда. В одном житии описывается, как некий язычник нашел деньги, так много, что у него просто закружилась голова. Он пришел к жене и говорит: «Что делать с этими деньгами?» А жена у него была верующая, она ответила: «Отдай их христианскому Богу». - «А как это сделать?» -«Пойди к церкви, отдай нищим». И он впервые в жизни решился на безумный поступок. Прошло некоторое время - и он получил гораздо больше: он получил хорошую должность, и вышел из нищеты, и жизнь свою устроил



«Князь Петр»

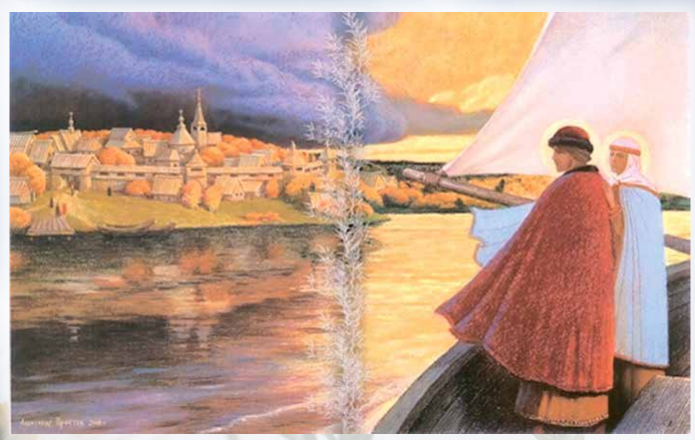
целима, а тогда, в тринадцатом веке, и подавно. Медицина была только народная, никаких средств облегчения болезни не знали. И Бог открыл, что исцелить его может только Феврония. Послали за ней, и она его действительно исцелила. И она была так хороша собой, так мудра, так благочестива, была таким прекрасным человеком, что Петр предложил ей руку и сердце. Он, князь, предложил ей, простой крестьянке. Феврония

Возьмем монаха: жены нет, работает на дядю, и, что ему ни прикажут, все делает, и живет в одном месте, не может оттуда выйти сам, по собственной воле. Ну не сумасшедший ли?

прекрасно, потом крестился, стал христианином.

Или сегодня Святая Церковь празднует память двух святых, Петра и Февронии – он был князем Муромским, а она дочерью крестьянина. Петр заболел проказой. Эта болезнь и сейчас почти неис-

согласилась выйти за него замуж, но бояре забеспокоились, что крестьянка будет княгиней, и изгнали Петра. Сказали: либо ты с ней разводись, либо бросай княжество. И Петр совершил безумный поступок: он оставил жену себе и бросил княжество.



«Изгнание князя Петра и княгини Февронии»

Если у Молотова жена сидела, а он продолжал царствовать, если у Калинина жена сидела, а он продолжал царствовать – они не пошли вслед за женами, решили лучше остаться на месте, а жены пусть сидят, то Петр и Феврония не так поступили. Он отказался от

ступок - это всегда безумие.

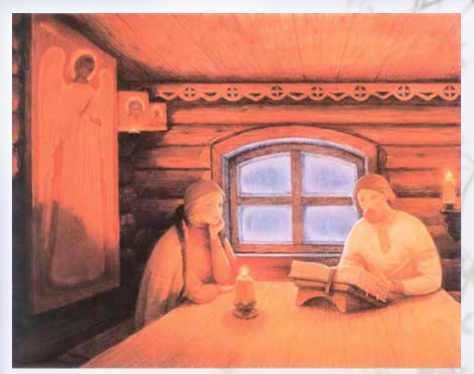
Я сижу, входит бабушка – я встаю, уступаю место. Разве это не безумие? Безумие. Я сам устал, мне тяжело стоять, а я уступаю место другому. Или двое дерутся на шпагах. У одного шпага выпала из рук, и вместо того, чтобы его зако-

Ведь все вокруг убивают, и причем даже бюллетень за это получают. А вместо этого детей рожать, и есть одну кашу, и всю жизнь свою класть на воспитание детей. Уйти с работы, жить похуже, победней, но зато все время, все свои силы отдать воспитанию детей. Разве это не безумие?

«Зависть боярских жен»

княжества и ушел за женой, совершил безумный поступок. И что же в результате? Господь Сам вмешался в это дело, и весь Муром был наказан. Тогда жители поняли, что это за изгнание князя, пошли пали ему в ноги и вернули Петра и Февронию, и Господь город спас. А почему так случилось? Потому что человек совершил благородный поступок, а благородный по-

лоть (у него шпаги нет, взять его и проткнуть – удобно и легко), противник ему предлагает поднять шпагу и продолжать драться. Или лежачего не бить. Ну это раньше, сейчас-то – бить, сейчас попробуй в драке упади – забьют ногами насмерть. А раньше такого не было, упал – значит, вставай. Почему? Нельзя лежачего бить, это нехорошо, потому что лежачий не может



«За чтением Евангелия»

защищаться. Но не бить лежачего – это же поступок безумный. Или, допустим, кормить военнопленных. Захватили врагов, и вместо того, чтобы с них кожу снять, выколоть им глаза или еще как-то истязать, вместо этого свою пищу отдать им, поделиться, хотя самим мало. Они только что в нас стреляли – но нет, их покормить из своего котла. Разве этот поступок не безумный с точки зрения здравого смысла? Конечно, безумный.

Или утром проснулся, но еще хочу спать – а я вскакиваю и сразу начинаю молиться Богу, потому что иначе я не успею, надо на работу бежать. Разве это не безумие? А в воскресенье, когда все люди спят, на раннюю в семь утра приходить? Это значит, в шесть-полседьмого надо из дома выходить. А всю жизнь Евангелие читать? Разве это не безумный поступок? Безумный. Все время вникать в одну и ту же книгу и из нее пользу для себя черпать.

А рожать детей вместо того, чтобы их убивать? Ведь все вокруг убивают, и причем даже бюллетень за это получают. А вместо этого детей рожать, и есть одну

кашу, и всю жизнь свою класть на воспитание детей. Уйти с работы, жить похуже, победней, но зато все время, все свои силы отдать воспитанию детей. Разве это не безумие?

Господь всегда требует от нас мудрости высшей, духовной, то есть всегда предпочитать пользу духовную пользе материальной, потому что материальное глупо собирать. Как бы ты ни был богат, как бы ты ни был знатен, властен, на каких бы автомобилях ни ездил, какие бы бриллианты на себя ни надевал, а умирать все равно

достанется, а душа это все видит и чувствует. То есть человек сам себе готовит страшную участь.

А Господь хочет, чтобы мы приобрели сокровище духовное. Господь нас призывает к высшему, к высшим духовным поступкам. И конечно, это начинается с малого, надо постепенно свою душу готовить, тренировать, упражнять. Тогда постепенно мы от малого перейдем к большему и так потихоньку станем из животных людьми, а потом из людей станем Ангелами. Вот такими Ангелами, какими были все святые, которые жили до нас, а некоторые даже среди нас живут, но их сейчас уже очень мало, мы люди грешные. И Господь говорит нам, что будет в последний день: когда настанет жатва, все будет разделено. Это сейчас все вместе произрастает, в каждой душе человеческой есть и добро, и зло. И надо нам так жить все время, чтобы это добро прибывало. Самое ценное благо не материальное, самое ценное благо - это добро душевное. Вот это надо приобретать, всю свою жизнь на это потратить.

Ну хочется ему – пусть он заберет. Не надо, конечно, говорить: пусть подавится, потому что это не пожелание добра. Это пожелание того же зла, это бессильная злоба человеческая. Нет, нужно доброхотное даяние, когда чело-

Добро в себе вырастить – это очень тяжелый труд, а зло растет само.

придется. И все, ради чего ты жил, все это пойдет прахом. Даже еще хуже: когда ты беден, ты умираешь легко, когда богат – очень тяжело. Потому что ты умер, душа от тела только отошла, а там уже начинается: тащат себе, драки между детьми, дележка – жена, сноха, свекровь, внуки, племянники. Стоят на отпевании, и вместо того, чтобы молиться, думают, кому чего

век по доброму расположению души отдает. Но если каждому из нас сейчас скажут: отдай все, мы не сможем этого сделать, мы слишком жадные. Поэтому надо учиться, тренироваться потихонечку, понемножечку. Сколько тебе не жалко, столько учись и отдавать. Не жалей – приобретешь гораздо больше. Приобретешь доброту, щедрость. Вот, допустим, у



«Возвращение в Муром»

меня миллион рублей, и я завистливый и жадный человек. В каком магазине я могу купить доброту? Нигде ее не купишь ни за какие деньги. Но если из этого миллиона я начну творить добро, то постепенно войду во вкус этого добра, и постепенно душа умягчится. И так во всем. Серафим Саровский говорил, что добродетель – это не груша, ее враз не съешь. Это очень хорошее выражение, поэтому и называется «добро-детель», что нельзя стать сразу хорошим, нужен постоянный, постоянный труд.

Как Петр и Феврония - ведь они не сразу к этому пришли, а постепенно, всею жизнью. Петр болел проказой, страшной болезнью, и достиг смирения, понял ценность жизни и поэтому так легко от княжества отказался. Другие сколько совершают разных преступлений, чтобы только эту власть иметь. Вот, допустим, Святополк Окаянный, который жил немножко пораньше, братьев родных убил, чтобы только завладеть престолом. А Петр взял эту власть и отдал. Сам, добровольно отказался, ради жены. Потому что жена - это плоть моя,

я должен за нее умирать. Неужели какая-то власть временная дороже? Это здесь, пока на земле, человек князь, а как только умер, он уже никакой не князь. Еще несколько лет пройдет, вообще его будут поливать последними словами. Вот ему кланялись, ура кричали, а пройдет время – плевать будут на его могилу, потому что власть – дело временное, а любовь выше всего. Поэтому Петр предпочел это.

И Господь хочет, чтобы мы всегда предпочитали пользу духовную. Поэтому надо всегда смотреть: что мне выгодней? С точки зрения материальной выгоднее одно, а с точки зрения духовной – другое. Вот стою в очереди, а передо мной женщина плохие помидоры откладывает, а хорошие берет себе, и берет не полкило, а восемь килограмм. И она все хорошие берет и берет, а я за ней стою и все это вижу, и меня прямо раздирает: ну что же мне достанется? Мне-то нужно всего полтора килограмма, я в больницу еду, я туда еду... Мне хочется закричать: «Давайте только по два кило! Да что она копается! да сколько можно ждать?» Но что я приобрету, если так закричу? Я приобрету полтора килограмма помидоров. А если я потерплю, ничего не скажу? Во мне все кипит, а я буду терпеливо ждать и, чтобы легче было ждать, лучше буду Богу молиться: «Господи, Ты меня успокой». Ведь Царство Божие - это не пища и питие, и даже если я съем не полтора килограмма помидоров, а пятнадцать, то от этого ни здоровье мое, ни тем более состояние души не улучшится, так что можно и без них обойтись. Вообще помидоры - это не русская еда. Ведь жила Россия, слава Богу, тысячу лет без помидоров, и никто не умирал, а еще крепче были. А чтобы вырастить их, нужны и теплицы... И если я так себя успокою, то я приобрету нечто большее: я приобрету терпение, и я приобрету смирение. И если взвесить, что дороже: терпение и смирение или полтора килограмма помидоров, то сразу ясно, что терпение и смирение гораздо важней, чем эти помидоры.

И вот так надо всегда выбирать духовное, а материальное уступать, тогда мы будем в выигрыше. Но для этого нужна вера - вера в Царствие Небесное, вера в загробную жизнь, вера в Бога. Вот тут-то и проверяется, во что ты веруешь, в помидоры или в Царство Небесное. Что ты хочешь приобрести: то, что можно пощупать, или совершить благородный поступок? Сделать то, что хочется, или делать то, что Бог велит? Так люди и различаются: одни живут по животным своим инстинктам, а другие - по Божественному закону. И нравственность этих людей принципиально различается. Если человек не знает Божественного закона, он способен на все. Почему Церковь не разрешает своим чадам жениться или выходить замуж за людей неверующих? Вот, говорят, какая жестокость! Да потому, что неверующий человек способен на все, у него нет никаких тормозов, он может и соврать, он может и бросить, он может и к другой уйти. На все способен, потому что он все ищет выгоды материальной.



«Разговор душ на расстоянии»

Вот, допустим, жена твоя состарилась и заболела - ну бросить ее, найти молодую, хорошую и здоровую. С точки зрения здравого смысла так и надо поступать. Или, допустим, у тебя очередь на квартиру подходит, и у другого тоже подходит, а ты дал взятку - и первый. С точки зрения здравого смысла это правильно: подумаешь, дал триста рублей, зато квартиру получил на всю жизнь, так же выгодней. Ну, а что ты приобрел? Жилище. Ну проживешь ты еще пятнадцать-двадцать лет, а потом все равно умрешь. Значит, ты приобрел временное. А вечное? А вечное потерял, потому что ты человека обидел, и вместо того, чтобы всю жизнь тебя благодарить, этот человек всю жизнь тебя проклинает. Оказывается, что в этой-то жизни ты приобрел, а в той потерял. И так все время, так каждый день, каждый час. Вот ребенок пристает, а ты устал. Можно сказать: «Отойди, отстань, мне не до тебя». Но когда пройдет пятнадцать лет, это словечко к тебе вернется рикошетом. Когда ты обратишься к нему с просьбой, он скажет: «Слушай, отец, отстал бы ты, ты мне надоел». А кто так научил? Ты сам

научил. Поэтому лучше преодолей, лучше потерпи, лучше не раздражайся, лучше не говори зло, потому что обязательно тебе это другим концом по голове даст, обязательно, непременно, иначе просто не бывает, это закон духовной жизни.

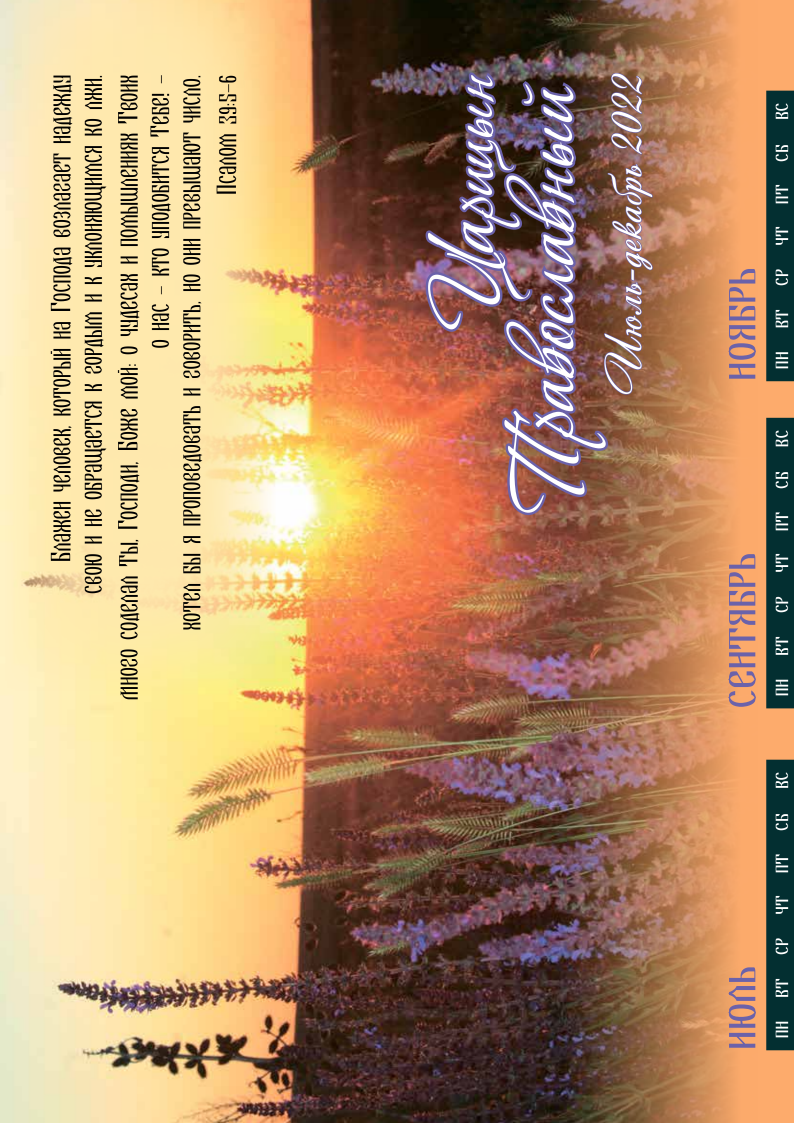
Поэтому жить надо очень осторожно и внимательно и всегда надо выбирать духовное, духовную пользу искать. Господь это учение и принес на землю. Так что если мы православные христиане, то будем учиться быть безумными ради Христа, потому что вся христианская жизнь с точки зрения здравого смысла - это безумие. Поэтому христиан православных и называют дураками и сумасшедшими. Сейчас, правда, это уже отменили, теперь уже сказано с официальной трибуны, что верующие ничем не хуже неверующих, а раньше, если верующий – это значит уже шизофреник. Теперь нас уже официально признали, мы теперь юридически полноценные люди, но все равно неверующий на верующего человека смотрит как на безумца. Возьмем монаха: жены нет, работает на дядю, и, что ему ни прикажут, все делает,

и живет в одном месте, не может оттуда выйти сам, по собственной воле. Ну не сумасшедший ли? А я имею три жены, имею детей по всей России, хочу пью, хочу ем и сам себе голова. Как один человек сказал, сам себе слуга и господин. С точки зрения здравого смысла монашество – это безумие. А с точки зрения духовной? Он в выигрыше, потому что он все оставил ради Царствия Небесного.

Поэтому надо нам, если мы веруем, стараться веру свою таким образом углублять. Это очень трудно, ведь все вокруг живут иначе. Очень трудно быть белой вороной. Ну а что же делать? Христос все Тот же, и заповеди те же, ничего в них за две тысячи лет не изменилось. Ту книжечку, которую я вам читаю, читали и сто лет назад нашим предкам, и двести, и триста, и четыреста, и пятьсот, и шестьсот. И Петр и Феврония тоже на этой книжечке воспитывались и стали настоящими людьми. И мы можем такими стать, а можем стать как все. И надо выбирать: либо ты хочешь быть как сорняк, который растет сам по себе, его никто не сеет, он сам, как хочет, так и растет, либо ты хочешь быть злаком культурным, добрым растением. А за растениями добрыми надо ухаживать: и поливать, и удобрять, и окучивать, и ненужное обрезать. И все это требует труда. Поэтому добро в себе вырастить - это очень тяжелый труд, а зло растет само. Но раз мы верующие, мы должны стараться этот труд обязательно употреблять. Ради чего? Ради нашего Бога, ради Царствия Небесного. Аминь.

Источник: Проповеди / Протоиерей Димитрий Смирнов. -Москва: Сестричество во имя преподобномученицы великой княгини Елизаветы, 2001-. / Кн. 4. - 2005. - 319 c.

> Иллюстрации: Александр Простев Фото: Игорь Макаров



|            | 01       | 17        | <u>52</u> | 31        |
|------------|----------|-----------|-----------|-----------|
| 2          | 6        | 91        |           | 30        |
| <b>—</b> ı | <b>∞</b> | 2         | 22        | 62        |
|            | 7        | <u> </u>  | <u>12</u> | 82        |
|            | 9        | <u> </u>  | 02        | <u>77</u> |
|            | ובים     | <u>21</u> | 19        | 92        |
|            | 4        |           | 81        | 8         |
|            |          |           |           |           |

## FRSUCT

| BC | 7           | <u>  1</u>   | 12        | <u>82</u> |    |
|----|-------------|--------------|-----------|-----------|----|
| CB | 9           |              | 02        | <u>72</u> |    |
|    | ובש         | 21           | <u>19</u> | 92        |    |
| НŁ | 7           |              | 81        | 83        |    |
| СР | <b>€</b> ⁄3 | <u>I0</u>    | <u>17</u> | <u>b2</u> | 31 |
| RT | 2           | 6            | 91        |           | 30 |
| ≡  | <b>—</b> I  | <b>&amp;</b> |           | 22        | 62 |

| _  |            |           |  |
|----|------------|-----------|--|
| 17 | <b>b</b> 2 |           |  |
| 91 |            | 30        |  |
| 2  | 22         | 62        |  |
| 1  | 12         | 82        |  |
| 2  | 02         | <u>72</u> |  |
| 21 | <u>[</u>   | 92        |  |
|    |            |           |  |

02 20

<u>1</u>

<u>8</u>

5

Ц

<u></u>

 $\square$ 

6

 $\infty$ 

9

9

27

92

25

29

23

22

2I

30

62

82

## TABPB

| BC | 2          | 6        | 91        |            | 30        |    |
|----|------------|----------|-----------|------------|-----------|----|
| CE | <b>—</b> I | <b>∞</b> | 2         | 22         | 62        |    |
| E  |            | 7        | <u>10</u> | <u>12</u>  | 82        |    |
| ΗŁ |            | 9        | <u>I3</u> | 02         | <u>72</u> |    |
| CP |            | וכט      | 21        | <u>19</u>  | 92        |    |
| ВТ |            | 7        |           | <u>8</u> 1 | 23        |    |
| Ħ  |            |          | <u>10</u> | 17         | <u>b2</u> | 31 |

## EKABPP

| BC | Б            |          | <u>8</u>   | 83        |           |
|----|--------------|----------|------------|-----------|-----------|
| CB | [ <u>~</u> ] | 0        | 17         | <u>b2</u> | 31        |
| ПТ | 2            | 6        | <u>9</u> I |           | 30        |
| μŢ | <u> </u>     | <b>∞</b> |            | 22        | 62        |
| СР |              | 7        | <u> </u>   | 12        | 82        |
| ВТ |              | 9        |            | 02        | <u>72</u> |
| Ξ  |              | רשו      | 21         | <u>13</u> | 92        |

# ПОСТЫ И ПРАЗДНИКИ В 2022 ГОДУ. НОВЫЙ СТИЛЬ

# Цвунадесятые непереходящие праздники

- 19 августа, пятница Преображение Господне
- 28 августа, воскресенье Успение Пресвятой Богородицы
- 21 сентября, среда Рождество Пресвятой Богородицы
  - 27 сентября, вторник Воздвижение Креста Господня
- 4 декабря, воскресенье Введение во храм Пресвятой Богородицы
- 7 января, суббота (2023 г. н.ст.) Рождество Христово

## **беликие праздники**

- 7 июля, четверг Рождество Иоанна Предтечи
- 12 июля, вторник святых первоверховных апостолов Петра и Павла
- 11 сентября, воскресенье Усекновение главы Иоанна Предтечи
- 14 октября, пятница Покров Пресвятой Богородицы

## Многодневные посты

Петров пост – 20 июня, понедельник по 11 июля, понедельник Успенский пост – 14 августа, воскресенье по 27 августа, суббота Рождественский пост – 28 ноября, понедельник по 6 января, пятница

## Однодневные посты

Среда и пятница в течение всего года, за исключением сплошных седмиц и Святок Усекновение главы Иоанна Предтечи – 11 сентября, воскресенье

Воздвижение Креста Господня – 27 сентября, вторник

Тии особого поминовения усопших

Суббота Димитриевская – 5 ноября, суббота

# **Перковите пемените дент**

5 декабря, понедельник – день кончины Святейшего Патриарха Алексия II (2008 год)

# Месточними пелиминие применти

- 17 июля, воскресенье Священномученика Николая Верхнегнутовского (Попова) (6.05.1864 26.03.1919), день прославления
- 3 августа, среда Преподобной Арсении Усть-Медведицкой (Себряковой) (3.07.1833–21.07.1905)
- 12 сентября, понедельник Собор святых, в земле Вопгоградской просиявших 6 декабря, вторник Святого благоверного князя Александра Невского



В городе Волжском установлено несколько памятников православным святым около храмов и больниц. Для многих появление каждого из них стало личным праздником, что подтверждают многочисленные отзывы в разговорах со священниками и в соцсетях.

Но есть и другие, негативно относящиеся к этой, как они выражаются, затее: мол, сделано все убого, примитивно с профессиональной точки зрения. Короче, никак не искусство. И лучше бы их вообще не было, этих памятников, дабы не портить вкус юных и не очень юных волжан.

Вот на эту тему и хотелось бы поговорить. Но вначале – о том, каким святым эти памятники установлены.

## Cuna ksecma

Придорожные, или их еще называли межевыми, кресты – это

не просто монументальные сооружения, а еще и символ того, что вы въезжаете в православный город. Место, где путник по прибытии может воздать молитву Всевышнему за окончание трудного пути. А если такие поклонные кресты окружают город с четырех сторон, то он находится под защитой Господа, жить в нем безопасно.

Поклонный крест, о котором идет речь, как раз и стал в Волжском четвертым. Он замкнул городское пространство в кольцо невидимой несокрушимой стеной, после чего оно стало практически недосягаемым для темных сил.

А сопротивлялись эти силы прямо-таки неистово. Впрочем, обо всем по порядку.

Идею об установке поклонного креста на въезде в город со стороны Волжской ГЭС предложил волжскому предпринимателю и городскому депутату Юрию Дуднику настоятель храма святых

новомучеников иерей Иоанн Стукалин.

Юрий Леонидович Дудник нашёл единомышленников, все вместе они собрали необходимую сумму и заказали изготовление поклонного креста в Ростовской области.

Проектом занимался сам Юрий Дудник. Аналогов волжскому поклонному кресту в России сегодня нет. Десятитонную железобетонную конструкцию высотой более девяти метров украсила керамическая мозаика, в состав которой вошло сусальное золото. Сам поклонный крест двусторонний, в его центре – лик Иисуса Христа.

Препятствия начались чуть ли с первого дня. Мозаика почему-то получилась тёмной, и волжане настояли, чтобы ее сменили на более светлую. Ярче на солнце сиять будет! Потом возникли проблемы с доставкой: груз-то нестандартный. А когда стали устанавливать, то оборвался большой крюк, и



Памятник святому благоверному великому князю Александру Невскому установлен на пересечении улицы Александрова с проспектом Дружбы

крест рухнул на землю, мозаика посыпалась на землю. Как-то мало все это похоже на случайные совпадения.

Проблемы на этом не закончились. Изготовители отказались приезжать в Волжский для восстановления мозаики: мол, везите к нам обратно! Пришлось искать мастера по всей Волгоградской области. И нашли-таки! На восстановление ушло долгих три месяца.

Наконец, стали устанавливать повторно. И снова не обошлось без ЧП. Упал с лесов рабочий. Слава Богу, только поцарапался, но сколько было волнений!

Однако нет такой силы, которая может противостоять замыслу Господа. Поклонный крест был водружен с Божьей помощью. Все получилось!

И вот что сказал епископ Калачёвский и Палласовский Иоанн (Коваленко) после чина освящения Поклонного креста:

– Ничто не может помешать установке символа нашего спасения, потому что крест – хранитель всей Вселенной. Бог видит всех и всех призывает к спасению. И я надеюсь, что сила креста будет всех нас покрывать и осенять...

#### Святые с нами!

Памятник святителю Луке Войно-Ясенецкому установлен на территории третьей клинической больницы как раз в год 60-летия его праведной кончины. Идея создания памятника принадлежит медицинским работникам и руководству больницы. А изготовлен он на средства благотворителей.

Святитель Лука в православии считается покровителем медработников. Заслуженный

хирург XX столетия, исповедник Церкви Русской святитель Лука, архиепископ Крымский и Симферопольский, автор «Очерков по гнойной хирургии» и лауреат Сталинской премии, он был врачом, посвятившим себя служению Богу в священном сане. И причислен к лику новомучеников и исповедников Церкви Русской.

Около еще одного волжского медучреждения – больницы имени С. З. Фишера – установлен памятник Святителю Николаю Чудотворцу в благодарность медицинским работникам за самоотверженный труд, в том числе во время пандемии коронавируса.

На территории храма преподобного Серафима Саровского есть скульптурная композиция «Серафим Саровский и медведь».

И в июне текущего года еще один святой небесный покровитель появился у волжан. Памятник святому благоверному великому князю Александру Невскому установлен на пересечении улицы Александрова с проспектом Дружбы и хорошо виден издалека. Первая конная скульптура в городе привлекает к себе особое внимание.





Скульптурная композиция "Серафим Саровский и медведь" на территории храма преподобного Серафима Саровского в городе Волжском Волгоградской области

#### Нужны ли городу православные памятники?

Таким вот образом буквально за несколько лет в Волжском появилось, не считая поклонного креста, четыре памятника православным святым. Их автор народный мастер из Волгоградской области, не волжанин.

Казалось бы, чем плохо? Живите, люди, и радуйтесь, что есть у вас святые покровители! Многие так и делают. Но не все. Город разделился на две группы. Одна искренне благодарит всех, кто с Божьей помощью создал памятники, а другие...

- Никакой эстетической ценности!
- И это называется искусством?!
- У нас что, своих скульпторов нет? Почему к нашим не обращались?

Критиканство – оно же как ползучий сорняк. Сегодня один недоволен, завтра к нему присоединяется другой. Критиковать легко и модно. Так еще и знатоком искусства прослывешь!

И вот уже в определенных кругах становится чуть ли не

хорошим тоном сказать свое «фи» вслед за мнением некоторых профессионалов. Но профессиональные художники хоть разбираются в том, о чем говорят. Как говорится, Шишкина с Мышкиным не спутают. У них есть аргументы. С ними можно не соглашаться, но они хотя бы в теме. А те, кто, мягко говоря, любитель? У них-то почему такие откровенные озлобленность неприятие? Презрительная гримаса на лице, пренебрежительный тон: мол, как можно так не любить свой город... (Цитируем).

Волжские памятники – это плод создания народного мастера Ризвана Садыхова с акцентом на слове «народный». Самоучка, человек православный. Старался как мог. Сделал что мог. И вовсе не так плохо, как некоторые пытаются представить.

Конечно, всем хотелось бы, чтобы памятники нам ваяли современные Микеланджело с Роденами. А конную скульптуру желательно заказать Фальконе, который создал «Медного всадника» в Санкт-Петербурге. Но увы. Такие гении, может, и есть в нашем городе, но, как говорится, не срослось.

Часто задают вопрос: почему не обратились к местным профессионалам? Отвечаем с полной ответственностью за свои слова: обращались. Но не сошлись в таком тривиальном вопросе, как цена.

Заметьте, что памятники появляются уж никак не по мановению волшебной палочки. На их создание нужны деньги. И не из городской казны (в бюджете нет такой статьи расходов), а исключительно пожертвования прихожан православных приходов и средства предпринимателей. волжских А потому запросы профессиональных скульпторов, быть может, и вполне закономерны (не нам судить о расценках), но они попросту неподъемны для православных людей. Никто ни на кого не в обиде, просто пришлось искать других мастеров.

#### Кажется, тто мир вновь становится

единым

Одна из прихожанок высказала интересную мысль: «По-



Памятник святителю Луке Войно-Ясенецкому установлен на территории третьей клинической больницы

чему вы делаете акцент на этих памятниках как произведениях искусства и напрочь забываете, что это прежде всего святые? Православные именно так их воспринимают – как святых. У нас принцип видения иной.

Вспомнился рассказ гениального искусствоведа Паолы Волковой о вазах Древней Греции, в большом количестве выставленных в музеях, в частности, в Эрмитаже. Для нас, современников, это всего лишь изделие, которым пользовались древние греки в быту. И еще предмет искусства.

А для греков эта ваза была прежде всего предметом наивысшей культурной мистерии под названием «пир». Это не то, про что вы думаете. Главным на пиру были диалоги, но запрещалось говорить о временном: жене, детях, войне, политике. Разрешалось - о вечном, используя при этом рисунки, нанесенные на вазу. Она была тем магнитом, вокруг которой все вертелось. И греки, философствуя, поднимались над обыденностью, сами себя вытаскивали из трясины жизни.

А потом вещь выпала из контекста времени и превратилась для нас всего лишь в красивую вазу.

Не повторяется ли ошибка? Не так ли и мы сейчас путаем главное с второстепенным? Почему-то именно искусство становится для некоторых в данном случае сверхценностью. Но ведь главное – это вера. Искусство в данном случае второстепенно.

Если воспринимать эти памятники исключительно как предметы культуры, то они теряют связь со своим истинным назначением, внутренним смыслом, выпадают из первоначального контекста. Перед нами прежде всего – православные святые. Они прерыва-

ют наш суетливый бег и перемещают в иное пространство под названием «Православие», где ощущение мира иное – духовное.

Сколько раз доводилось видеть, как около памятника Николаю Чудотворцу люди молятся и оставляют у его подножия цветы. Наверняка это пациенты больницы. Быть может, они молятся перед операцией? И это последнее, что человек сделает на этой Земле вне стен больницы? И вы знаете, теперь ему есть кому помочь. А без Николая Чудотворца о молитве он бы и не вспомнил, не возникло бы у него такой потребности. Святой промыслительно предоставил ему такую возможность.

А около скульптурной группы «Серафим Саровский с медведем» собираются дети из воскресной школы. И преподаватели рассказывают им, что это один из самых почитаемых на Руси святых. Малыши так радуются, узнавая, что его носили на руках ангелы, а выкопанная им в земле канавка должна спасти людей, когда наступит конец времен.

К памятнику Александру Невскому приходят молодожены и кадеты. Им очень интересна история благоверного князя. И настоятель храма святого благоверного князя Александра Невского отец Даниил Бураков школьникам, объясняет этот святой был великим русским воином, боровшимся за свою Родину. Как и в его времена, нас пытаются покорить на протяжении многих веков. Но по-прежнему есть в русской земле воины, которые, как и великий святой, защищают родную землю, выстаивают и побеждают.

– Александр Невский представлен здесь вне линейки привычного образа, – делится своими мыслями отец Даниил. – Это не молодой победитель после Ледового побоища, а уже умудренный жизнью человек, возвращающийся из Золотой Орды перед принятием схимы – истинной цели своей жизни. Что же касается эстетической ценности... Говорят, что предметом искусства является то произведение, о котором спорят. Примерно так, как об этом памятнике.

Волжане захотели именно здесь, около памятника покровителю русского воинства, отметить два великих праздника: День России и День Святой Троицы. Праздники получились общегородские: так много людей пришло поклониться святому благоверному князю Александру Невскому в эти знаменательные даты.

«Господи Иисусе Христе, сохрани и помилуй град сей» - такая надпись сделана на Поклонном кресте в городе Волжском. Теперь святые берегут волжан от голода и мора, войны и лихолетья, злобы и ненависти. Они помогают победить в себе кентавра, потому что рядом с ними, если ты молишься, невозможно думать о низменном и эгоистичном. Около них другой, нездешний воздух, напоенный благодатью. И кажется, что распавшийся когда-то, во время 70-летнего безбожия, мир вновь становится единым, где православие выплеснулось из храмов на улицы, и появились места духовной силы, освященные епископом Калачевским и Палласовским Иоанном во время Чина освящения памятников.

А в это время Александр Невский смотрит на все происходящее со своей высоты и, кто знает, быть может, радуется, что все складывается именно так, а не иначе.

Татьяна Васильева

# «Суд без милости не оказавичему милости... или За кем же правда? »

«Ибо суд без милости не оказавшему милости, милость же превозносится над судом...»

Послание апостола Иакова 2:13

На улицах города Волжского, как и в других российских городах, нередко можно встретить человека с протянутой рукой.

Места обитания людей, просящих подаяние, волжанам хорошо известны. Давайте вначале посетим их вместе с нашими читателями, а потом поразмыслим, давать или не давать милостыню нищим? Тема неоднозначная, и разноголосица мнений налицо. При этом мнение светское зачастую резко противоположно христианскому. За кем же правда?

Хартинки с натуры

Городские рынки, входы в магазины, железнодорожный вокзал... Люди, просящие подаяние, в основном одни и те же. Мужчины, женщины, дети. Приходят на облюбованное ими место как на работу. И попробуй место это занять кто-нибудь другой! Дело может закончиться серьезной потасовкой.

К примеру, крыльцо магазина на площади Комсомольской облюбовал мужчина довольно потре-

панной наружности. Приходит на промысел, как правило, в теплое время года и обязательно утром, когда «трубы горят». Он даже не скрывает, что собирает рубли на опохмелку. Набрал нужную сумму – и был таков. На вид вроде бы безобидный, но тем не менее конкурентов рядом с собой не терпит.

Поэтому другой парень, в коляске, предпочитает собирать здесь деньги после обеда, чтобы не нарваться на неприятности в бою за «место под солнцем». Когда у инвалида спрашивают имя и фамилию, то делает вид, что плохо слышит, плохо разговаривает. Но если тихим голосом произнести, что через десять минут вернешься с сотней, он тут же оживиляется: «Побыстрее, а то я скоро уйду».

Мужчина по имени Сергей, с помятым лицом, что промышляет милостыней на городских рынках, до поры до времени жил в подъездах. Когда появились домофоны, перекочевал в подвалы. Но и там ему надолго задерживаться не

дают, не без оснований опасаясь неадекватных действий со стороны пьяного человека. Поэтому приходится кочевать из одного подвала в другой.

Биография Сергея для людей его окружения самая что ни на есть обычная. Потерял работу, запил, развелся с женой. После размена получил комнату, где соседом был такой же алкоголик. И пошло-поехало...

Закончилось тем, что уговорили их «добрые» люди, которых еще называют черными риелторами, продать квартиру. Поставили несколько ящиков водки, паспорта забрали: мол, так надо, чтобы оформить документы и оплатить многолетний долг за коммунальные услуги. И в один прекрасный день, когда водка закончилась, собутыльники вышли из дома на промысел... А обратно в квартиру их уже не пустили. Так они остались без документов, без денег, без жилья.

На проспекте Ленина у магазина «Покупочка» почти каждый день сидит женщина со стаканчиком для денег. Какая у нее судьба – не рассказывает. Просто смотрит отрешенно и иногда плачет.



...одну выгнали из дома плохие родные, другого плохое государство не может обеспечить работой, третьего... В основе своей все истории повторяются.

### Дети с протянутой букой

Еще один случай потряс своей безысходностью. В «предбаннике» одного из магазинов неподалеку от площади Строителей стоял не подросток даже - младшеклассник. И что поразительно, просил не денег, а еды! Так прямо и сказал: «Нет, денег не надо, лучше купите мне сладкую булочку». Почему у ребенка именно такое желание? Ответ стал ясен очень скоро. Когда мы решили отвести его к родителям или в полицию, он объяснил: отец ждет его на улице. И действительно, опираясь на стену, у входа в магазин стоял полупьяный мужчина...

Девчушка цыганской наружности, просящая милостыню на рынке, вначале стояла у ворот, потом перебазировалась поближе к входу крытого здания:

– А здесь подают больше, – наивно поясняет она. – Люди еще не успевают кошельки в сумки запрятать.

Неподалеку стоит еще одна девочка, очень похожая на первую, только взрослее. По всей видимости, она контролирует и подстраховывает младшую сестру.

- А зачем тебе деньги?

Девочка забеспокоилась, почуяв неладное. И пробормотав что-то наподобие «У меня мама в больнице», рванула вместе с сестрой на выход так, что только ее и видели.

Зато продавцы рассказали: эти девочки с острова Зеленого. Милостыню здесь просят время от времени. Говорят, мама их заставляет.

А помните, были времена, когда по городам круглый год гастролировали женщины, прося-

щие подаяние, с детьми на руках, спящими практически круглосуточно? Малышей накачивали спиртным или еще хуже – наркотиками.

А мальчишки-оборвыши, собирающие какие-то ветхие вещи

каждого храма, и понятно желание верующего человека подать милостыню. Если бы...

К примеру, во время фестиваля колокольного звона в городе Волжском девушка в абсолютно нетрезвом виде бегала за прихожанами с протянутой рукой. Многим неприятно запомнилась.

Подойдем к одному из храмов, где всегда стоят люди, просящие подаяние. В том числе мужчины

Согласно 151 статье УК РФ систематическое вовлечение несовершеннолетних детей в различные антиобщественные действия, включая бродяжничество и попрошайничество, наказывается или исправительными работами или лишением свободы до 4 лет (а родители или педагоги - до 5 лет).

и остатки еды в мусорных контейнерах? Если бы они это делали по собственной инициативе и исключительно для себя, вряд ли остались бы целы. У «бомжевой мафии» все контейнеры распределены между собой. Значит, эти дети были чьими-то рабами, которых заставляли вкалывать за кусок хлеба. Слава Богу, что женщин-попрошаек с детьми и мальчишек у контейнеров давно уже не видно.

У церковной изгороди

Есть особый «отряд» просящих милостыню – те, что сидят у храмов.

Одного из таких нищих заприметили вначале около продовольственного магазина с табличкой на груди: «Сгорел дом, помогите». А потом вдруг – в Кировском районе около храма святой великомученицы Параскевы, но был он уже совершенно в другом обличье. Не поверите, на костылях и с одной ногой! Как тут не восхититься актерским талантом, умением искусно перевоплощаться! Куда они на время своего «трудового» дня девают конечности, до сих пор сообразить не получается.

Просящие подаяние есть у

вполне себе работоспособного возраста. Одни и те же лица! Однако не это настораживает мимо проходящих, а их чрезмерная настойчивость («Подайте, Христа ради, на пропитание»), а также явный запах алкоголя.

После вечерней службы они все еще стоят на своих местах, точнее, еле стоят. Совершенно очевидно, что успели принять на грудь далеко не одну рюмку. И, как говорится, явно жаждут повторить...

Часто ссорятся между собой, иногда дело доходит до драки. Сквернословят. Что тут скажешь... Постоянная у них работа, не временная. Хотя говорят, что в теплые месяцы по будням подряжаются трудиться на полях – собирают овощи. Может, и правда, кто ж его знает.

...Сколько зарабатывают, естественно, скрывают. Но на выпивку явно хватает. А вот о своих судьбах рассказывают охотно: одну выгнали из дома плохие родные, другого плохое государство не может обеспечить работой, третьего... В основе своей все истории повторяются.

И ни одной, за редким исключением, в этой компании ста-

рушки-одуванчика, которой, к примеру, не хватает пенсии, или истинно набожного человека (у храма ведь стоят!).

Вы спросите, как доказать, что далеки они от религии? А вы заметьте: крайне редко кто-либо из них спрашивает, за кого молиться. Имя не просят назвать. А ведь милостыню около церквей подают не просто так, а чтобы помянули усопших, помолились за здравие близких. Но как же молиться без имени?

Да и вид у просящих... Видно, что даже женщины дружат с алкоголем. Кроме, пожалуй, цыганок. Их здесь тоже предостаточно, но ведут они себя несколько иначе: более уверенно. Попрошайничать для них – дело привычное.

Зачастую и детей своих рядом сажают. У девчонок это ловко получается. Понятное дело, у кого

РФ систематическое вовлечение несовершеннолетних детей в различные антиобщественные действия, включая бродяжничество и попрошайничество, наказывается или исправительными рабо-

деньги? Ведь алкоголизм и курение, чем грешат многие просящие, – это грехи суицидальные. И, помогая милостыней на покупку алкоголя и сигарет, не будет ли это выглядеть как помощь

Алкоголизм и курение, чем грешат многие просящие, – это грехи суицидальные. И, помогая милостыней на покупку алкоголя и сигарет, не будет ли это выглядеть как помощь подобрать камушек по весу или чтобы веревочка шею не терла...

тами, или лишением свободы до 4 лет (а родители или педагоги – до 5 лет). Вот почему взрослые попрошайки в таких случаях полицией задерживаются, протокол составляется со всеми вытекающими отсюда последствиями.

Что можно пожелать в свете сказанного нашим читателям? Официальная точка зрения такова: понятно желание верующего

подобрать камушек по весу или чтобы веревочка шею не терла...

Тем более, что в волжских храмах всегда предлагают жертвовать на благие дела – однажды: на операцию украинскому малышу, на обустройство храма, на поддержку временно эвакуированных из Донбасса... В этих случаях можно не сомневаться, что вы делаете дело, угодное Богу.

И не смотрите на ребенка с протянутой рукой с умилением. Смотрите с ужасом. Ибо нет греха страшнее, чем использовать в своих нечистоплотных делах чистые детские души, которые очень скоро таковыми перестанут быть...

Для социально незащищенных по всему городу у Волжского благочиния довольно развитая сеть помощи. На произвол судьбы Калачевская епархия людей не бросает.

же не дрогнет сердце при виде детской протянутой руки?

## Если официально,

Специальной статьи в Уголовном кодексе, наказывающей за попрошайничество, в России пока нет. Зато есть на местном уровне: одна из статей в Кодексе Волгоградской области предусматривает административную ответственность за попрошайничество. Наказание – от предупреждения до 500 рублей.

Нищие рассказывают, что время от времени полиция проводит рейды, и тогда они предпочитают скрыться от «всевидящего ока». Потом вновь встают на прежние места или уходят на новые.

Что касается детей, то здесь отношение властей жесткое и бескомпромиссное, что вполне закономерно. Согласно 151 статье УК

человека подать милостыню. Но прежде чем вытаскивать из кармана мелочь, подумайте: с пользой ли будут потрачены ваши



# Деньги молитвой отработаю

Хочется рассказать о женщине, просящей милостыню, совсем иного склада. Редкий по нынешним временам «экземпляр». В таких нищих очень нуждаются верующие. Почему? Да потому что в наших традициях подавать милостыню за усопших, чтобы облег-

внука. Так что каждая копейка на счету.

Именно ей люди дают милостыню куда охотнее, чем рядом сидящим мужчинам. И мук совести она не испытывает. Считает, ничего зазорного в том, что просит милостыню, нет:

– Подать милостыню все равно что подать Христу. Я ведь подаяние только около церкви у православных людей прошу, и это не-

В храмах всегда предлагают жертвовать на благие дела: на операцию малышу, на обустройство храма, на поддержку временно эвакуированных из Донбасса... В этих случаях можно не сомневаться, что вы делаете дело, угодное Богу.

чить им участь на том свете. Нет нищих – некому подавать.

Она просит подаяние в выходные дни и православные праздники. Лично ей пенсии вполне бы хватило – невелики потребности. Но вместе с ней живут безработная больная дочь и два маленьких

случайно. Есть такая пословица: «Нищий богатым питается, а богатый нищего молитвой спасается». Понимаете смысл? Мне подадут денюжку, а я обязательно спрошу: «За кого молиться?». Мне – в ответ: «Помолись о здравии или об упокое такого-то».

Деньги я обязательно молитвой отработаю. А у человека, который милостыню подал, на душе становится мирно: он о близких у Бога попросил, мне по-христиански помог...

И это вторая точка зрения.

### «Никто никого не гонит»

– Есть нищие люди, а есть опустившиеся, – рассуждает на предложенную нами тему руководитель отдела культуры Калачёвской епархии диакон Евгений Гордеев. – Это все же разные вещи. Я служу в храме Иоанна Богослова, там есть женщина Татьяна. Привожу ее в пример другим, особенно мужчинам трудоспособного возраста, явно собирающим деньги на очередную бутылку.

Да, она неимущая, видно, что жизнь потрепала. Все было в ее биографии, о чем и вспоминать не хочется. Но она не стоит у цер-



Виктор Михайлович Васнецов. Нищие певцы-богомольцы. 1873 год. 100,5х163 см. Холст, масло. Вятский художественный музей



Василий Григорьевич Перов. Странник. 1870 год. Холст, масло. 88 х 54 см. Государственная Третьяковская галерея

ковной ограды, избрав другой путь. Она работает: летом с метлой, зимой с лопатой приводит в порядок территорию храма. Ее за это кормят, уважают.

А есть вроде взрослый мужик, а просит: «Подайте!» Конечно, подадут, народ у нас сердобольный. Но ты возьми и сам помоги хоть кому-нибудь! Окопай деревья, полей клумбы – это ведь несложно!

Никто их не гонит, но подобные беседы с ними время от времени проводим. А если, не дай Бог, нетрезвыми заходят в храм, то приходится выводить: «Протрезвеете, тогда приходите».

А вообще-то для социально незащищенных по всему городу у Волжского благочиния довольно развитая сеть помощи. В храме преподобного Серафима Саровского лавка с бесплатной одеждой. При епархиальном гуманитарно-просветительском центре «Семья» в городе Волжском открыт приют для женщин, находящихся в трудной жизненной ситуации. Так что на произвол судьбы Калачевская епархия людей не бросает.

Так подавать или нет?

И если подавать, то кому? Всем, кто просит, или избранным? Вопрос для многих непростой.

Одни считают: подавать надо всякому, потому что не для нищего стараешься, а для себя. Но в таком случае нищелюбцами двигает не любовь к ближнему, не человеколюбие, а желание очиститься от собственных грехов. Разве нет? Нищий же выступает как средство к самоочищению (третья точка зрения).

Другое советует раннехристианский документ «Учение Апостолов» («Дидахе»): «Милостыня да запотеет в руках твоих, пока ты не узнаешь, кому даешь». То есть подумай, кому даешь. И святитель Василий Великий об этом же: «Нужна опытность, чтобы разли-

чить истинно нуждающихся от просящих по любостяжательности. Кто дает угнетенному бедностию, тот дает Господу, а кто дает кой милый, что я не могу мимо пройти и не вложить в его руку денежку. Сначала это были копеечки, потом стала рука сама брать

Да, она неимущая, видно, что жизнь потрепала. Все было в ее биографии, о чем и вспоминать не хочется. Но она не стоит у церковной ограды, избрав другой путь. Она работает: летом с метлой, зимой с лопатой приводит в порядок территорию храма. Ее за это кормят, уважают.

всякому мимоходящему, тот бросает псу, который докучает своей неотвязностью, но не возбуждает жалость своей нищетой». То есть подавай, но выборочно.

И это четвертая точка зрения. Где найти правильное соотношение: надо дать – не надо дать? Не шепчет ли нам в ухо иной раз жадность, а не мудрая осмотрительность?

Тихон Шевкунов рассказывает, как сильно на него подействовал рассказ Тараса Шевченко, записанный в его дневнике. Рассказ такой.

«Шёл я в декабре по набережной. Навстречу босяк. Дай, говорит, алтын. Я поленился расстёгивать свитку. Бог, отвечаю, подаст. Иду дальше, слышу — плеск воды. Возвращаюсь бегом. Оказывается, нищий мой в проруби утопился. Люди собрались, пристава зовут... С того дня, — заканчивает Шевченко, — я всегда подаю любому нищему. А вдруг, думаю, он решил измерить на мне предел человеческой жестокости».

А вот что рассказала в электронном письме Евгения К.:

– Не знаю, назвать ли то, что произошло со мной, чудом, однако это меня заставило задуматься.

Часто с дочкой стараюсь ходить в храм, который находится недалеко от нашего дома, у храма обычно сидят люди, просят милостыню, но рука поднимается подать не всем.

Есть там один старичок, та-

купюры поболее. Помню, что есть несколько людей, для них отдельно отбираю и откладываю милостыню.

Однажды собралась в храм и денежку отложила, каждому по купюре, вот я иду по улице до храма и вижу, что того старичка нет, да и других людей, знакомых мне, тоже, чтобы милостыню подать. И тут слева у самого уха такой радостный голос: «Нет никого, и милостыню не надо подавать».

Так радостно кто-то сказал и так отчетливо, что я даже обернулась. Не могла я сама до такого додуматься, было же желание подать! И тут до меня доходит, кто

кологии, то сокрушалась в свои последние часы не о том, что мало денег детям оставила, не о работе и недостроенном доме – о том пьянице, что не подала ему, когда он так просил...

Покаянные слова подруги накрепко врезались в память. И на следующий день, выйдя после утренней службы из храма, впервые в своей жизни я не прошла с осуждающим видом мимо мужчины с опухшим лицом. Подала ему милостыню.

...Может, и не права. Но таков мой выбор. Потому что не могу знать точно, на что он потратит эти деньги. А вдруг на буханку хлеба? Или на лекарства. Нам ли судить других? Одна из самых почитаемых святых в России, святая блаженная Матрона Московская говорила: «Зачем осуждать других людей? Думай о себе почаще. Каждая овечка будет подвешена за свой хвостик. Что тебе до других хвостиков?»

Так что у каждого – свой выбор.

А есть вроде взрослый мужик, а просит: «Подайте!» Конечно, подадут, народ у нас сердобольный. Но ты возьми и сам помоги хоть кому-нибудь! Окопай деревья, полей клумбы – это ведь несложно!

это мог сказать. И дрожь пробрала. С тех пор я стараюсь следить за своими мыслями и помогать всем.

И это еще одна точка зрения... Какая из всех перечисленных вам ближе, какая кажется наиболее справедливой? Лично мне почему-то вспомнились слова одной из подруг: «Сосед по подъезду после недельного запоя подошел и попросил деньги на бутылку. А я ему: «Ты, такой-разэдакий, уже вещи пропиваешь! Да лучше я твоему ребенку апельсинов куплю!»

А когда помирала она от он-

И еще. Каждый из нас нуждается в милостыне. В добром слове, полезном совете, знаке внимания. Этого, действительно, сейчас мало. Милостыня – это своего рода духовное искусство, которым желательно овладеть каждому, чтобы милость и помощь людям стала повседневным делом. «Ибо суд без милости не оказавшему милости, милость же превозносится над судом...» (Иакова 2:13)

Татьяна Рогозина, пресс-служба Калачевской епархии



сегодня далеко не многие родители готовы взять на себя такой крест. Те же, кто решаются на это, вызывают у кого-то удивление, у кого-то восхищение, а некоторые и вовсе в глубине души считают их... ненормальными.

Сергей Юрьевич и Ираида Александровна Ткачевы — родители десятерых детей, пятеро из которых кровных, пятеро приемных. Они не герои и уж точно не сумасшедшие. Супруги не говорят красивых лозунгов, не зарабатывают миллионы, они даже никогда не мечтали стать многодетными родителями! Они — самые обычные люди, которые, однако, с любовью приняли от Бога всех деток и ежедневно совершают большой подвиг любви к ближнему.

Оказавшись в гостях у Ткачевых, первым делом замечаешь обустроенность их участка как во дворе, так и перед домом. Снаружи поблескивает свеженькой краской детская площадка, рядом расположены песочница с морем игрушек и оазис из цветов, внутри же глаз радует фонтан, обложенный камешками. На вопрос, откуда здесь взялось такое благолепие, Ираида Александровна гостеприимно улыбается и показывает на своего мужа. Правда, Сергей Юрьевич считает ровным счетом наоборот.

Сергей Юрьевич. Все это мы сделали сами, благодаря инициативе Ирины.

Мы своими силами облагораживаем территорию, поскольку поселок наш нельзя назвать ухоженным, а нам хочется жить в красивом месте и дать ребятишкам все радости детства. Мы постоянно делаем ремонт в доме, улучшаем свои условия жизни. У нас ничего не закончилось, а только начинается.

Семья живет в большой квартире на первом этаже старого многоквартирного двухэтажного дома: в свое время удалось удачно соединить двухкомнатную и трехкомнатную квартиры в одну, а какие-то комнаты и подсобные помещения пристроили позже. Также на участке стоят гараж и мастерская Сергея Юрьевича: до недавнего прошлого глава многодетного семейства занимался собственным мебельным производством.

— Расскажите, как вы решились на многодетность? Ведь вы приняли в семью еще пятерых деток с непростой судьбой, уже имея пятерых кровных на руках!

**Ираида Александровна.** До сих пор у меня чувство, что это решение пришло к нам откуда-то сверху.

маме, что я здесь». Когда вспоминаю это, у меня постоянно мурашки бегут... Уехал я оттуда с тяжелым сердцем, потому что понимал, что сделать ничего конкретного для нее

Конечно, должно быть упование на Бога, не зря ведь появилась в народе поговорка «Даст Бог ребенка, даст и на ребенка». Знаете, как говорят: «Можно верить в Бога, а можно верить Богу». Вот это упование, по которому мы живем, оно про второе — мы верим Богу. Мы не то, что в это верим, мы это знаем!

Как-то все быстро получилось. Ведь мы долгое время хотели уехать из города, мечтали о жизни в деревне, но все никак не удавалось... А потом к нам начали приходить детки. Ощущение, будто нужно нам было остаться именно на этом месте, именно здесь мы и оказались нужными и полезными.

- Расскажите про первого ребенка, принятого в вашу уже и без того большую семью. Как это было?
- Изначально мы, рассказывает Ираида Александровна, планировали взять себе девочку, которую увидели в больнице, где лежали дети, изъятые из семей. Я пришла домой с сильным желанием дать этой крошке любящую семью: «Сережа, говорю мужу, там такая девочка, такое чудо!» Вопросов не возникло. Сергей это стремление сразу же поддержал.
- Надо же, неужели настолько легко было принять мысль о принятии в семью чужого малыша?

Сергей Юрьевич. Дело в том, что я посещал эту больницу ранее, и там со мной произошел один случай. Когда я зашел в отделение, по коридору бегало много маленьких детей, одни были с мамочками, а другие явно изъятые из семьи. Вдруг ко мне подбегает девочка, хватает меня за штанину и говорит: «Дядя, меня мама потеряла! Вы скажите моей

не могу. А тут через некоторое время приезжает жена и предлагает взять ребеночка. И вопросов у меня действительно не возникло.

Так началась история расширения семьи Ткачевых, о чем они сами, правда, еще не догадывались.

Ираида Александровна. Однако в тот раз мы не успели оформить документы, и девочку забрали другие родители. Мы успокоились и забыли об этой ситуации, пока однажды, спустя какое-то время, не увидели в больнице белокурого голубоглазого малыша. Его звали Ромочка, и было ему на тот момент 7 месяцев. Решение пришло мгновенно. И вот мы уже оформляем до-

кументы и подготавливаем детей к новому члену нашей семьи. Забрали мы Ромочку через полгода, сейчас ему 8 лет. Остальные четверо ребят пришли к нам позже по случайному стечению обстоятельств: их семья жила в одном доме с нами, дети дружили с нашими девочками. Когда в их жизни наступила сложная ситуация и стало окончательно понятно, что мама не в состоянии заниматься их воспитанием, мы взяли ребят к себе. Тогда нас и стало тринадцать человек в семье.

## — Вы так легко говорите «взяли себе ребенка». Как это? Просто увидели и взяли?

Ираида Александровна. Вы знаете, во-первых, я никогда в жизни не мечтала быть многодетной. Никогда. Я всегда говорила: «Я никогда не буду многодетной. Нет». Нанянчилась в детстве. Потом один ребенок, второй, третий, четвертый, пятый — все, я уже многодетная мама! Так же и тут получилось. Все произошло само собой, и именно так: мы увидели и взяли к себе. Не сказать, конечно, что все было просто, пока оформляли документы и выясняли всевозможные недоразу-



Сергей Юрьевич Ткачев: «Когда мы осознаем, что не для себя живем, что живем для другого, поймем, что, отдавая больше, и в ответ получаем больше. В этом и есть смыл жизни».



Ираида Александровна Ткачева: «Мне лично совсем непонятна фраза «пожить для себя». Что это за жизнь такая будет? В чем ее смысл, где цель, если служишь ты только себе?..»

насчет цели: есть ли она у вашей семьи?

Сергей Юрьевич. Да нет у нас никакой цели. Вот мы живем, дети выросли, старшая дочь Настя, которая сейчас чай нам принесла, двух внуков нам подарила. Какая здесь может быть цель?

**Ираида Александровна.** Вот это и есть наша цель. Однако мы, конечно, не ставим своим детям конкретные задачи по рождению внуков. Сколько подарят, тому и будем рады.

**Сергей Юрьевич.** Какая у нас может быть цель? Возможно, купить

мения с различными инстанциями, но спустя годы, когда измученные судьбой дети привыкли к нам, подросли и окрепли, стало окончательно ясно, что именно так было нужно и правильно.

— Что помогает Вам воспитывать такое большое количество деток, половина из которых еще маленькие? И как быть с финансовым вопросом? Ведь именно он останавливает большинство семей от многодетности.

Сергей Юрьевич. Я даже не знаю, что сказать. Девиза никакого нет. Мы просто живем. Конечно, должно быть упование на Бога, не зря ведь появилась в народе поговорка «Даст Бог ребенка, даст и на ребенка». Знаете, как говорят: «Можно верить в Бога, а можно верить Богу». Вот это упование, по которому мы живем, оно про второе мы верим Богу. Говоря о выстраивании личных отношений с Богом, можно провести параллель с человеческим общением: мы же решаем, можно ли доверять этому человеку или нет? А Богу мы доверяем. Мы не то, что в это верим, мы это знаем! Поэтому так и живем. Не скажу, что материально мы очень обеспеченные, но это не главное для нас. Да,

Мы само понятие любви всячески уже изваляли, испачкали и всякими неправильными красками обрисовали. Мы перестали понимать, что любовь — это в первую очередь жертва. Вот когда к нам вернется такое понимание, тогда и будет больше многодетных семей. Когда мы осознаем, что не для себя живем, что живем для другого. Поймем, что, отдавая больше, и в ответ получаем больше. Этот симбиоз и образует некую подпитку, благодаря которой у человека появляются силы. В этом и есть смыл жизни.

финансовая сторона занимает серьезное место в нашей жизни, но не надо превращать деньги в самоцель, они всегда должны оставаться лишь средством.

С финансами понятно, а что

целиком весь этот дом? Мне кажется, это вторично все. Главное, на наш взгляд, и жизнь это, Слава Богу, по-казывает, что мы все вместе. Семья наша вместе, хоть мы частично и



Анастасия, старшая дочь: «В это сложно поверить, но мы, дети, пока росли, ни разу не видели, чтобы папа с мамой ругались. Ни разу».

живем в разных местах (трое старших ребят уже живут отдельно), но все равно мы вместе.

— Ребята вылетели из родительского гнездышка. Продолжаете ли вы их воспитывать и сопровождать по жизни?

**Сергей Юрьевич.** Мы не лезем в их жизнь. Они уже взрослые.

Ираида Александровна. Приходят, спрашивают совет — посоветуем всегда, подскажем. Опять же, мы можем дать совет, но принять его или нет, воспользоваться им полностью или же частично — это уже их право, которое мы уважаем.

Во время беседы к чаепитию присоединилась старшая дочь Ткачевых — Анастасия. С первых же минут между ней и родителями почувствовались теплые отношения.

Анастасия. Родители всегда с нами советовались и сейчас советуются. Даже когда мы принимали в семью Ромочку, перед этим нас, старших детей, пригласили для разговора и спросили, как мы отнесемся к тому, что теперь с нами будет жить еще один мальчик. Малыш был таким милым, что против ни-

кто не был. Ромочка быстро влился в нашу семью, и, я думаю, произошло это так легко еще и потому, что папа с мамой не поставили нас перед фактом приема нового малыша, а спросили добровольного согласия.

С приучением детей к труду семья справляется на отлично. Ткачевы держат домашних животных: черепашку, трех белых крыс, хомячка, семь котов и трех собак. Да еще и огромный красивый аквариум! Согласитесь, хозяйство немаленькое и довольно хлопотное!

— За питомцами ухаживают ребята?

**Ираида Александровна.** Да, дети сами, но, если что, и мама с папой подстрахуют. Вообще же всех животных ребята заводят сами, мы в общем-то не препятствуем. Ведь если у ребенка появляется желание ухаживать за живым существом, это только на пользу.

Есть у семьи и свое растительное хозяйство: красивый садик с яблоней, абрикосом и вишней и большая теплица, где Ираида Александровна выращивает огурцы, помидоры и зелень. На отдельной грядке у каждого из ребят растет свой кабачок, за



Валентина Ивановна Ладыженко. Бабушка Сергея Юрьевича Ткачева, которую он считает главной молитвенницей за всю семью

которым они ухаживают самостоятельно. Вообще, все зеленые владения — теплица и сад — царство мамы.

**Ираида Александровна.** Именно здесь я черпаю свое вдохновение. Покопаешься с цветочками, пособираешь огурчиков, и силы появляются. Здесь я могу находиться очень долго, получая истинное удовольствие.

Дети помогают родителям в готовке, уборке, заботе о младших, однако и развитию творческих навыков в семье уделяется большое внимание. Музыка, театральная студия, хореография, кулинарные курсы: все, чтобы ребята выросли многосторонне развитыми людьми.

— Есть мнение, что многодетные родители — особенные люди. Расскажите, в каких семьях вы выросли, как познакомились друг с другом и задумывались ли о том, чтобы создать большую семью?

**Ираида Александровна.** Я сама из многодетной семьи, нас было



Сокровенный уголок в комнате Ираиды и Сергея



Снаружи поблескивает свеженькой краской детская площадка, рядом расположены песочница с морем игрушек и оазис из цветов

трое, я самая старшая. Младший брат, которому сейчас уже за тридцать, до сих пор называет меня мамой: я его практически воспитала. В наше время было обычным делом оставлять старших присматривать за младшенькими, поэтому я никогда не боялась детей.

Сергей Юрьевич. А у меня одна сестра, и росли мы в обычной советской среднестатистической семье. Ни о какой многодетности никогда намеренно не думал. Хотел, чтобы была нормальная крепкая семья. А Господь дал вот такую!

Мы работали недалеко друг от друга, познакомились, стали встречаться. Ира тогда была некрещеная, я только-только начал приходить к Церкви. Да, я был крещеным (крестить меня возили за 1000 верст), носил крестик, но в храм меня никто не водил, о Боге не рассказывали. Родители были атеистами, отец работал секретарем парторганизации речного порта. Единственной молитвенницей в нашей семье была моя бабушка. В детстве я к ней часто приезжал и хорошо помню, как сам ложился спать, а она закрывала телевизор, иконку открывала и что-то все шептала... Так я и думаю, что по бабушкиным молитвам я к вере православной пришел. Спустя какое-то время покрестилась и Ирина, она тогда уже была беременна третьим ребенком, покрестили мы и других детей. Принимали Крещение в храме святого равноапостольного князя Владимира, постоянными прихожанами которого являемся уже много лет. В начале 2000-х мне дове-

жизни алкоголь, перестали включать громкую, грубую музыку. Убрали из своей жизни все, что нам стало мешать общаться с Богом, а пришли мы к этому опытным путем. Мы, например, поняли, что алкоголь вносит в наши взаимоотношения раскол, ухудшает работоспособность, дает детям неправильный пример. Мы научились радоваться жизни в отсутствии всяких суррогатов.

## — Как изменились Ваши взгляды на семью после воцерковления?

Сергей Юрьевич. Мы начали глубоко изучать нашу веру православную, историю России и почувствовали правду в том, что семья должна быть большой, многодетной. Мы всем сердцем и умом приняли, что так правильно, так по-Божьи. Это стало образом и укреплением в дальнейшей жизни.

— Вы сказали, что стали глубоко входить в церковную жизнь. В чем это проявлялось?

Если бы у нас был микроавтобус, то и традиций семейных было бы больше, поскольку появилась бы возможность выезжать куда-то всем вместе, начать узнавать, наконец, наш город, делать общие фото на память, ездить вместе отдыхать... На сегодняшний момент эта проблема для нас нерешенная, и она очень серьезная.

лось участвовать в восстановлении этого храма: вместе с другими добровольцами расчищал фундамент и приводил Божье место в подобающий вид. Принимал даже участие в создании первого иконостаса.

## — Как изменились ваша жизнь после прихода в Церковь?

Сергей Юрьевич. У нас не было каких-то резких озарений. Все более и более приближаясь к Церкви, мы постепенно стали изменять свой прежний образ жизни, выстраивая новый, правильный. Со временем у нас прекратились шумные вечеринки, потом мы исключили из своей

Сергей Юрьевич. Мы стали активными прихожанами, это раз. Второе — я закончил Волгоградское епархиальное училище и поступил в наш православный университет, который, правда, окончить не удалось по определенным обстоятельствам. Долгое время я мечтал стать священником и сильно расстраивался, что это никак не удается, а потом к нам пришли детишки, и я понял, что вот он, мой крест, нашелся, и ничем он не отличается от того, о котором я мечтал!

 Поделитесь, есть ли у вас традиции, направленные на объединение семьи?



Всех животных ребята заводят сами. Ведь если у ребенка появляется желание ухаживать за живым существом, то это, по мнению Сергея и Ираиды, только на пользу.

**Ираида Александровна.** На все мероприятия, дни рождения, другие праздники наши дети готовят представления, сценки какие-то. Девочки сами пишут сценарий и придумывают костюмы.

Сергей Юрьевич. Вообще же, как я уже говорил, у нас нет ощущения разделенности. Наши дети общаются с нами достаточно часто, звонят по телефону, приезжают в гости, и мы от этого очень радуемся. Ощущение, как будто они с нами и живут.

Супруги не просто воспитывают детей и учатся на собственном опыте – удачах и ошибках, – но и целенаправленно развиваются в этом направлении: Ираида Александровна сейчас перешла на последний курс колледжа по направлению «Специальное дошкольное образование», Сергей Юрьевич учится в университете на психолога, уже имея один диплом по этой специальности.

**Ираида Александровна.** Многие спрашивают нас: «Зачем вы учитесь?» Мозг развивается, ребята! Но главное, такие знания необходимы в большой семье.

**Сергей Юрьевич.** Здесь важно практику наложить на теорию, а не наоборот!

Мы до сих пор студенты! А еще недавно я поймал себя на мысли, что хожу в садик уже больше двадцати лет. Родители там уже поменялись, заведующие поменялись, воспитатели поменялись, а мы все ходим-ходим...

— Любая семья держится на отношениях двоих — мужа и жены. Именно от отношения супругов, доверия и взаимопонимания между ними зависит психологический климат семьи. Как вы поддерживаете свою любовь?

Сергей Юрьевич. И иногда понимаешь, что спать уже пора, но нет, продолжаешь общаться, потому что другого времени просто нет.

Ираида Александровна. Редко, конечно, но бывают дни, когда мы можем выбраться куда-то вдвоем – дети нас отпускают. А в основном вечер: все спать ложатся по расписанию, и начинается мамино с папой время. Эти моменты очень ценны для нас.

Воспитывая собственных детей, Ткачевы соблюдают и пятую заповедь, говорящую о почитании

Мы решаем задачи в зависимости от обстоятельств и по мере их поступления, строго держа свой ориентир, маяк в направлении Господа. Даже если мы сходим с этого пути, всегда стараемся на него снова вырулить и детей своих ставим туда же.

**Ираида Александровна.** Вечерами, когда дети ложатся спать, мы остаемся вдвоем, и подолгу общаемся в тишине.

отца и матери. Сейчас в доме живет папа Сергея Юрьевича, который, будучи инвалидом, нуждается в постоянном уходе.



Теплица – царство мамы, где она отдыхает душой

Сергей Юрьевич. Вначале с нами жила и мама. Сейчас остался только отец. Но у нас никогда не возникало мысли разъехаться. Тем более теперь, когда ему нужна наша помощь и забота.

Рассказывая о жизни своей семьи, Сергей часто повторяет фразу: у нас все прозаично. Однако их реальность говорит совсем о другом. Промысел Божий явственно ощущается в судьбе многодетной семьи Ткачевых, и обыденным это уж точно не назовешь.

— Какие трудности есть в ва-



Интересные «Правила мамы», размещенные любящим папой на одном из видных мест в гостиной

#### шей жизни сейчас?

Сергей Юрьевич. Большой трудностью в семье на данный момент является отсутствие более-менее подходящего транспорта. Цены на микроавтобусы повышаются с каждым днем, и мы понимаем, что купить его теперь не можем, это чтото за гранью для нас. Если бы у нас был микроавтобус, то и традиций семейных было бы больше, поскольку появилась бы возможность выезжать куда-то всем вместе, начать узнавать, наконец, наш город, делать общие фото на память, ездить вместе отдыхать... На сегодняшний момент эта проблема для нас нерешенная, и она очень серьезная.

#### — Как бы вы ответили, что такое любовь?

Сергей Юрьевич. Каждый понимает любовь по-своему. А любовь — это же на самом деле жертва. И когда ты берешь ребенка из детдома, ты же понимаешь, что часть себя постоянно должен будешь отдавать этому ребенку. И муж, и жена. Все, ваша семья еще немножечко увеличилась, но одновременно с этим и разъединилась. Потому что ту часть, которую ты отдавал троим, нужно

еще и четвертому отдать, а это необходимо где-то взять. Нужно питаться из какого-то источника самому, чтобы было что раздавать. Потому разводы и происходят, потому что любовь сейчас понимается неправильно. Вот когда наши предки рождали по пятнадцать детей, они знали, что такое любовь, а мы перестали это понимать. Мы само понятие любви всячески уже изваляли, испачкали и всякими неправильными красками обрисовали. Мы перестали понимать, что любовь — это в первую очередь жертва. Вот когда к нам вернется такое понимание, тогда и будет больше многодетных семей. Когда мы осознаем, что не для себя живем, что живем для другого. Поймем, что, отдавая больше, и в ответ получаем больше. Этот симбиоз и образует некую подпитку, благодаря которой у человека появляются силы. В этом и есть смыл жизни.\*

**Ираида Александровна.** Мне лично совсем непонятна фраза «пожить для себя». Что это за жизнь такая будет? В чем ее смысл, где цель, если служишь ты только себе?..

— Но ведь чтобы жить вот так, взаимодополняя друг друга, нужно, наверное, черпать вместе из одного источника?

Сергей Юрьевич. Конечно. Главный Источник — для нас единый — только Сам Господь Бог. А где еще такая мощная созидающая сила, кроме как у Него? Ну а дальше, говоря современным языком, у нас происходит обмен энергиями, симбиоз.

**Ираида Александровна.** Да такой, что и сами дети дают нам эту силу. Они — нам, мы — им. Возвращают нам наше же, вложенное в них, сторицей

— У вас существуют какие-то свои основные принципы в воспитании детей?

**Сергей Юрьевич.** Мы воспитываем детей на положительных примерах наших героев, примерах взаи-

\*A ведь в этом и состоит сама сокровенная тайна Пресвятой Троицы! ( $Ped. - A. \Gamma.$ ) мопожертвования и взаимовыручки. При этом стараемся ограничить их от негативных образов, идущих к детям главным образом через современные мультики. Воспитываем их в рамках нашей православной нравственности. На собственных примерах: как бы поступили папа или мама в той или иной ситуации? В первую очередь сами, конечно же, прилагаем все усилия, чтобы не отступать от христианской нравственности.

Опять же, у нас нет четких алгоритмов действий, мы решаем задачи в зависимости от обстоятельств и по мере их поступления, строго держа свой ориентир, маяк в направлении Господа. Даже если мы сходим с этого пути, всегда стараемся на него снова вырулить и детей своих ставим туда же. Тут что важно? Сейчас мы уже не заставляем старших

ципов: стараемся делать так, чтобы недопонимания разрешались сразу же, в самом начале их появления. Приведу бытовой пример. Если Иринка меня просит: «Убери с дороги колесо, оно мне мешает пройти», я тотчас иду и убираю колесо. Если же, в свою очередь, я прошу жену досолить щи, и она это сделает. Все, вопрос решился. Если же один, стремясь только к своим собственным желаниям, будет избегать разговора, а другой, допустим, проглотит, то что произойдет со временем? В первый раз проглотили, второй раз проглотили, но потом случается взрыв с искрами: он не такой, она не такая... А на самом деле все такие, просто нужно общаться и работать над собой и над отношениями.

**Анастасия, старшая дочь.** Я замужем, живу с мужем отдельной

Ілавное – любить трудиться и все делать вместе. Ведь вот, например, такое изысканное блюдо, как салат из овощей, выращенных в собственной теплице, да приготовленный в двенадцать дружных родных рук, вам не предложат ни в одном кафе мира!

детей ходить в храм, не настаиваем на этом. Мы воспитали их до определенного возраста, и, поскольку детьми они всегда были в храме с нами, у них уже есть какая-то база, и когда они вырастают и начинают жить самостоятельно, даже если у них что-то случится в жизни, они всегда знают, на Кого опереться.

В нашей жизни мы придерживаемся одного из самых главных принсемьей, и мы воспитываем двоих своих детей. При этом мы выстраиваем отношения по той же системе, что и мои родители: всегда возникающие вопросы обсуждаем. В
это сложно поверить, но мы, дети,
пока росли, ни разу не видели, чтобы папа с мамой ругались. Ни разу.
Естественно, конфликты были, но
они всегда решали их между собой,
поэтому нас это совсем не касалось,

для нас этого не было. И с мужем мы все всегда обсуждаем именно по примеру родителей.

Ираида Александровна. Наша жизнь полна воспоминаний о разных временах в нашей семье, но главные плоды, которые мы уже начинаем пожинать, — это наши детки. Взрослые, умные, начинающие устраивать свою жизнь, создавать собственные семьи и при этом всегда стремящиеся приехать к нам в гости! А с мужем мы уже достигли того уровня близости, когда ты только подумал о человеке, а он тебе уже сам звонит, когда по одним глазам понимаешь, что любимый хочет сказать и в каком он настроении, хотя поначалу нам пришлось притираться, как и всем остальным.

Семья Сергея и Ирины Ткачевых являет собой живой пример того, что с Богом возможно все. Главное — верить Ему, слышать Промысел Божий о себе и доверяться Ему, и вот ты уже по-настоящему нужен этому миру и десяти бьющимся детским сердечкам, юные обладатели которых смотрят на тебя во все глаза и впитывают все, что ты им даешь. А Сергей Юрьевич и Ираида Александровна могут дать главное — пример семьи, построенной, подобно свя-<mark>тым благоверным</mark> Петру и Февронии, на любви, взаимопонимании и православных ценностях.

Одна есть в мире красота. Не красота богов Эллады, И не влюбленная мечта, Не гор тяжелые громады, И не моря, не водопады, Не взоров женских чистота Одна есть в мире красота — Любви, печали, отреченья, И добровольного мученья За нас распятого Христа.

Константин Бальмонт

В гостях у семьи Ткачевых побывали: *Иулиания Попова* (текст) и Константин Троицкий (фото), пресс-служба Волгоградской епархии



О подмене ценностей в воспитании детей

Давайте представим ситуацию, что девочка с мамой пришли в магазин игрушек, и на полке находятся куклы. Допустим, три вида: «модная» (типа Барби), похожая на народную, в национальном костюме и кукла-пупс (беби-борн). Как вы думаете, какую куклу сегодня выберет девочка? И чем отличаются эти виды кукол? Они несут в себе разные ценности и, соответственно, разную культуру. Какого цвета будут наряды у этих кукол? Наверное, у народной - цвета природные: зелёный, красный, как на полянке ягодки. А у модной? Наверное, какие-то блестящие, неестественные и, может быть, даже так называемые ядовитые... А чем отличается Барби от куклы, которую нужно нянчить? Тем, что первая кукла ставит акцент на себе самой. Главное – это она сама,

престиж, одежда и всё, что сюда может ещё прилагаться. Тогда как в игре с игрушкой-пупсиком девочка думает уже не о себе, а об этой кукле, «заботится» о ней. О чём это говорит? О подмене ценностей.

А что сказать про игрушки, в которые играют мальчишки? Вы заметили, что они всё меньше похожи на обычные? У их «героев» «супер»-способности, развиты которые они получили непонятно откуда, без приложения усилий. Кажется, что только это и ценно в них, но не личность, не качества характера. А Господь говорит, что Его сила в немощи совершается.

Во многих детских книгах, журналах, мультипликационных фильмах и страницах в соцсетях традиционные христианские ценности подменяются антихристианскими. Это может проявляться как явно - в содержании, так и скрыто - в музыке, интонациях, в цветовой гамме. Так, в цветах все чаще используются ядовитые, резкие сочетания. Музыка в мультфильмах становится все более примитивной, компьютерно-«попсовой». Эта «культура» проникает уже не только в детский сад, но активно используется и для рекламного воздействия на взрослых людей.

То же можно наблюдать и в гардеробе. Раньше у детей была своя культура одежды, а у взрослых - своя. Теперь детская одежда подражает взрослой и тоже может быть «модной, актуальной». Используются неспокойные цвета. Например, сочетание розового и фиолетового. Будто люди решили не оставлять своим детям ни-

чего на потом. Все хотят, чтобы всё было здесь и сейчас. И этому хотению активно обучают детей с самого раннего возраста.

Вернемся к мультфильмам. Все чаще зло выходит под маской добра. Вроде бы добро побеждает зло, но на самом деле ценности закладываются другие: то, на кого хочет быть похож юный зритель. Может победить добро, а человек захочет быть похожим на злого героя, потому что он там выгодно представлен, акценты подспудно расставлены именно таким образом. Отрицательные и положительные герои могут быть похожи между собой. Так, в одном мультике героини из разных сказок учатся у Кощея Бессмертного. Они признают его за авторитет, но обманывают. Кому же верить? С кого брать пример нашим маленьким зрителям?

Многие современные мультфильмы откровенно выдают подрастающему поколению продукцию от лукавого. Например, есть мультипликационный фильм «Monster High» («high» (англ.) - высокий, возвышенный, большой; «monster» - чудовище, урод). Главные герои здесь - это девушки-монстры. И ограничение в возрасте для мультфильма - «6+». Приведём цитату из статьи психолога Беломытцевой Алёны Алексеевны: «А чем может быть обусловлено стремление пяти-шестилетней девочки поиграть в такие куклы? С одной стороны - это может быть поиск ответа на вопрос о смерти и потусторонней жизни. Ведь в этом возрасте у детей полным ходом проявляется интерес к себе и окружающему пространству. Все чаще дети в возрасте 5-6 лет спрашивают у родителей - а что будет, если я умру? Дедушка умер - это значит, он где? Таким образом, контакт с куклой-монстром может стать неким ответом на во-

прос. Вероятнее всего, в данном случае, ответ со стороны родителей был для ребенка неубедительным, поверхностным. И его фантазия сформировала вот такой образ «другой» жизни».\* В этой же статье психолог говорит, что игрушка фирмы «Monster High» продаётся с ограничением в возрасте «6+», а в коробке, в которой к кукле прилагается еще и «гробик-кроватка» - с ограничением в возрасте «14+». И хотя в 14 лет девочки, наверное, в куклы уже не играют, возникает вопрос: так чья же «фантазия сформировала вот такой образ»? Ан ли родительская? Отнюдь. За самой идеей таких игр стоит совсем другая сила. Веет от нее зловеще. А вот родителям стоит не только внимательно задуматься об этом, но и решительно признать, что никто, как только они сами, не могут формировать устойчивый внутренний мир ребенка, создавать подобающую среду для формирования его личности с самого раннего возраста. Нам с вами понятно, что ключ к правильному воспитанию - искренняя любовь к Богу.

Современная светская культура закрывает для детей подход к таким понятиям. Герои мульт-\*https://www.b17.ru/article/16880/ фильмов и сказок, которые хотят жить по совести, в сюжетах популярных авторов высмеиваются, представляются слабыми, неприспособленными к жизни. Приверженцам такой «культуры» может казаться, что христианская культура скучна, что там люди не выражают своих эмоций. Но ведь это не так. Стоит, например, послушать афонское пение, чтобы убедиться в обратном.

Конечно, в современных мультфильмах есть и хорошее. Только вот и хорошее это чаще всего приписывается все тем же «супер-заслугам» самого героя, который из всех трудных ситуаций, например, находит выход. Да, признаемся, это качество, в которое на деле не верят даже многие взрослые. И оно так необходимо каждому из нас. Но... ведь Бог на самом деле готов помочь нам в любой трудной ситуации!

Только важна вера.

А кукол и мультики - давайте быть честными! - первыми выбираем мы, родители! Причем, прежде всего своим личным примером, своим образом жизни.

Дарья Курныкина, преподаватель семейного православного центра «Красное

Солнышко»



И вот вошла в голову дурь, вошла и не уходила. И Матвей Яшкин, серьезный сорокалетний мужик, ничего не мог с собой поделать. Терпел он день, другой, третий, а потом привязывал к велосипеду удочку, говорил домашним: "Поеду посижу, може..." А то и прямо с работы, молчаком, садился и крутил педалями, правил от дома. Но рыбы от его поездок не видали. Да ее и быть не могло, потому что рулил он не к займищу, где добрые люди с удочками сидят, а вовсе в другую сторону, на Стенькин курган.

На правом и без того высоком донском берегу Стенькин курган поднимался доброй горою, обрываясь к воде страшенным яром. Раньше, от веку, называли это место Городищем. А потом незаметно на Стенькин перешли. Видно, сказал кто-то и прилипло. Оно и подходило: гора высоченная, оттуда все видать верст на тридцать. Самое для разбойников — выглядывать.

От хутора Стенькин курган ле-

жал далековато. А шофера приспособились там отдыхать, на природе, вдали от жен и начальства. И Матвей Яшкин, сварщик из совхозной мастерской, попал однажды туда ненароком. Ехали со второго отделения и завернули пообедать. День выдался колготной, солнце уже за полдень перевалило, а харчи все еще лежали в сумках нетронутые. На Стенькином и решили пообедать, в хорошем месте.

Приехали, начали располагаться. Матвей, как вылез из машины, ближе к обрыву подошел, огляделся и замер. Казалось, в единый миг открылись его прижмуренные глаза; так широко открылись и так много увидели, что голова пошла кругом.

Далеко внизу спокойно синел Дон, посверкивая под солнцем рыбьей чешуей волны. Длинное его коромысло одним плечом тоньшало и убегало серебряной прядью вверх, теряясь в светлом тумане края земли, другое — ширилось, уходя к Калачу, а там, почти за три десятка

верст, легкой паутинкой висел над рекою мост. И был виден.

Но что Дон, что воды его — малая морщинка земли, когда с высоты открывалась глазу такая безудержная ширь, такой размах, что захватывало дух.

Прибрежные займища, заливные луга, задонские пески с сутулыми кучугурами, поросшие вербой, пшеничные, ячменные, кукурузные поля, пастбища с маковым крапом стад, далекие немые селенья, блескучие стеклышки озер и прудов — все уместилось на просторной земной ладони, теплой зеленой ладье, куда-то плывущей рядом с облаками под солнцем пронизанному, бескрайнему миру.

У Матвея даже голова закружилась, и он почуял, как качнулась под ногами ненадежная твердь, уплывая и унося с собой.

Между тем уже готово было застолье, и Матвея звали туда. Но он лишь для вида перекусил, а водку и вовсе не стал пить. И снова ушел к обрыву, сидел там. Он не хотел вина, потому что на душе было так хорошо и трогательно, словно уже выпил в меру, а дальше будет хуже.

С того дня и вошла в голову дурь. Стал Матвей тосковать по Стенькиному кургану. Терпел день, другой, неделю, а потом садился на велосипед и рулил. В Терновой балке бросал свою машину, а дальше — пешком, наверх.

Он всегда располагался не на самой макушке, а чуть пониже, над обрывом. Садился и сидел. Высокие летние облака одно за другим проплывали, несомые могучим течением. Вдали по желтым заплатам хлебных полей, по зеленям кукурузы, по белым пескам скользили тени облаков. Ровно стрекотали кузнечики; распластанный коршун мерно кружил, сторожа покой этих мест. А Матвей сидел или лежал, замерев.

Казалось бы, самое место здесь подремать и заснуть, в покое, в тиши, на легком ветре. Но нет... Даже яснела голова, и какие-то добрые мысли клубились и клубились в ней. Такие же неторопливые, как все вокруг.

Думалось о жизни... Все больше о своей. Вон там, где малые озерца, назмищенские, там раньше хутор стоял — Назмище. Там Матвей родился и вырос. Детство — как пацанами росли, в школу бегали — казалось долгим. А вот все остальное быстро протекло. Вроде вчера из армии пришел, женился. А вот оглянуться не успел, уже сорок с лишним. А дальше еще быстрее пойдет, дело к смерти.

Раньше Матвей как-то спокойнее к этому относился и, когда речь заходила, равнодушно отвечал: "Все там будем". А вот теперь, здесь, не раз приходила ему на ум покойница тетка Варя, соседка. Она умерла лишь в прошлом году, и Матвей, вспоминая ее, как живую видел. И почему-то всегда весной: возле цветущей грушины. Она любила эту грушу-дулинку. Глядишь — и стоит возле нее. "Утром встану, погляжу на нее, как цветет... Днем погляжу, такая она

славная. Гляжу... — тут тетка Варя обычно сбивалась с голоса, — гляжу... и так помирать не хочется".

Прежде, при жизни тетки Вари, Матвей смеялся этим речам. А теперь вспоминал и понимал их. И самое странное, что теперь уже сам боялся потерять в этой жизни, казалось, не главное. Тетка Варя плакала над цветущей грушей — Матвею не хотелось уходить от этого кургана, покоя, простора вокруг. Холодным умом он раскидывал, как будет течь после него жизнь: работа не остановится, и ее не жалко; дети уже большие, не пропадут; жена... и жена привыкнет. Но так больно было думать, что после смерти уже нельзя будет сидеть на этом кургане и вот так глядеть вокруг. Останется эта полынь и скупая глина земли, тугие облака и белесое небо. А поглядеть уже будет нельзя. Не поглядишь из могилы. И сразу нехорошо делалось, что-то горькое подступало, вроде слезы. Но их Матвей не допускал.

А еще обиднее было другое. Смерть, она от Бога или от черта — не разберешь, но смерти не минуешь, и чего об этом сердце рвать. Обидней и горше было думать о жизни, которая лепилась как-то странно, а может, и вовсе бездумно, по-дурачьи.

Хитрая, с подковыркою мысль пришла однажды Матвею, и он ее раскладывал так и эдак, проверяя. Мысль была хитрая, но на вид очень простая: что бы творилось на хуторе, если бы вдруг объявили... Собрали бы или по радио, но твердо сказали: жить вам осталось ровно месяц. И никаких гвоздей, ни днем больше.

Неужели бы и эти последние дни так же грызлись и лаялись? Старались бы украсть, утянуть в свою нору побольше? На сберкнижку наложить еще и еще?.. Вряд ли... Богомольные, те бы молиться стали. А другие?

Во всяком случае Петро Турулин свою бы мать не выгнал, родную, чуть не взашей. Недавно такое произошло. Мать старая, но своим хозяйством жила, на соседнем хуто-

ре Куртули. Уговорили ее, привезли. Продала она коз, корову и все остальное. Приехала к сынку, доживать. Деньги из нее вытянули, а потом — со двора долой. Места ей не хватило. "У нас свадьба заходит, — объясняла людям Петрова жена. — Молодым где жить?" А домина стоял в четыре комнаты. Так и выперли бабку. Купила она себе мазанку и ушла туда.

А вот если бы знали, что жить недолго останется, то, наверное, не выгнали.



Месяц... год... А какая разница? Вот в чем хитрость мысли была. Какая разница — один год или двадцать? Все пройдет, не заметишь. И неизвестно, для чего деньги накопленные останутся. Так и будут лежать, пока их какой-нибудь добрый наследничек не пропьет, не прогуляет в одночас. И дом свой каменный в могилу не заберешь, с коврами и дорожками. Дом, в котором матери угла не нашлось на старости лет. Все останется. Все — не твое. А твоя лишь жизнь вот эта. Дни, один за другим. Так вот сидеть, слушать неумолчное стрекотание кузнечиков, следить за могучей птицей, что так красиво плывет в вышине. Или вон туда взглянуть, за Дон, где детство текло, молодые годы. Сколько хуторов здесь было прежде: Назмище, Бураков, Ильмень, Сокаревка, Кусты, Рубежный... Сколько людей... А теперь и следов не осталось. Вот она, жизнь.

Раздумья, которым предавался Матвей в одиночестве, томили его. Хотелось убедиться в своей правоте, и он на работе пытался завести разговор.

- Вот, положим, такая штука...— начинал он. Вот, положим, сейчас передали по радио: через десять дней конец свету.
- Война, что ли? интересовались.
- Не война, а конец и точка. Десять дней жизни осталось. Вот чего бы мы стали делать, вот прямо сейчас? А?

Вопрос был необычный, и лишь Костя Гуляев не раздумывал.

- В магазин бы, отрубил он. Пять ящиков водяры и хорош.
- Почему пять? резонно спросили у него. — Бери десять.
- Можно и десять, это еще лучше, надежней, — хохотал Костя.

Но все это были глупости, о водке. Матвей ждал серьезного. Он даже подсказывал:

- Вот с работой как? На работу бы ходили?
- А зачем? Десять дней и работать? Не-е... тут уж все были согласны, что работу побоку.
- Ну, бросили работу, настаивал Матвей. — А дальше чего бы делали?
  - Либо мало делов?..

А ведь "делов" было действительно мало. Кроме выпивки да рыбалки, опять-таки с выпивкой, придумать ничего не могли.

Пробовал Матвей с соседом своими мыслями поделиться. Сосед был мужик неглупый, механик из гаража, техникум кончал, заочный. Вот и подсел к нему Матвей как-то вечером, вроде покурить. О том поговорили да о сем, а потом Матвей, считай, напрямую выложил:

- Разочаровался я, понимаешь, в жизни...
- Почему? заинтересовался сосед.
- Да чего... Работаешь, стараешься, хитришь, крадешь, а ради чего? Пятьдесят лет, шестьдесят и готов. А нервы тратим, глотничаем, стараемся побольше урвать...

Сосед внимательно выслушал, сочувственно вздохнул.

— Да, жизнь, она... — и тут же

перевел разговор. — У тебя напильников трехгранных нет? Пилу точить кинулся — и нету. Помню, брал в магазине. Куда задевал?

— Есть, — со вздохом ответил Матвей. — Пошли, дам.

Да что про чужих говорить, когда родная жена и та...

Как-то сидели вечером за столом, Матвей и спроси:

— Вот что бы мы сейчас делали, если б сейчас объявили по радио: десять дней, мол, до конца света. А? — и с интересом уставился на жену.

Жена даже поперхнулась, потом сказала:

- Ты что это?.. Божественный стал?
- При чем тут Бог? поморщился Матвей. Вообще меня интересует, что бы мы делали. Вот ты лично. Десять дней тебе осталось жить. Что будешь делать?
- Отдохну, просто ответила жена. Брошу все к черту и хоть отдохну, со вздохом положила она на стол большие темные руки.

Она и вправду уставала: на ферме с телятами колгота с утра до ночи, а еще дома хозяйство. Конечно, она уставала. Но полностью Матвей ей не поверил.

- Так бы все и бросила? спросил он. Скотина ревет, и своя, и колхозная.
  - Нехай на попасе гуляет.
- А ты бы вот так прям и сидела? Все десять дней?
  - Отдохнула б...

Матвей жене не поверил. Не усидела б она десять дней. Дня бы не усидела. Но как доказать...

Нет, не получалось с людьми разговора. А вот на Стенькином кургане... Как хорошо отсюда глядеть, как виделось все с небесной высоты.

С горы зеленым подолом займище к воде спускалось, а над ним — белой лебедью — родной хутор летел. Наверху, за песчаным теменем нищего Голодая раскинулась просторная зеленая Россошь, за ней — хлебные поля, бахчи в нехитрой оправе степных балок да теклин с

тернами да ежевичником. Сторожевые башни курганов одиноко маячили по степи, разведенные друг от друга на далекий конец богатырского оклика.

И мысли, такие же просторные и красивые, как эта земля, бередили душу.

Господи... как можно жить хорошо, как можно устроить все по-людски. Работать... Работать, конечно, надо. Без работы не обойдешься, кусать нечего будет, да и с ума сойдешь. Но работа чтоб по-хорошему. Чтоб не орать друг на друга — начальник ты или кто, а по-хорошему. Пришли утром, ведь все свои, все — люди, чего ж глотничать. Одна семья, если разобраться. Ведь вместе живем. Можно, можно по-хорошему. И на хуторе, и в мировом масштабе.

Но мировой масштаб далеко, как за него взяться. А вот у себя, на хуторе, меж своих...

Матвей решил проверить. Он как-то вечером напоил совхозного радиста, врубил местное вещание и объявил:

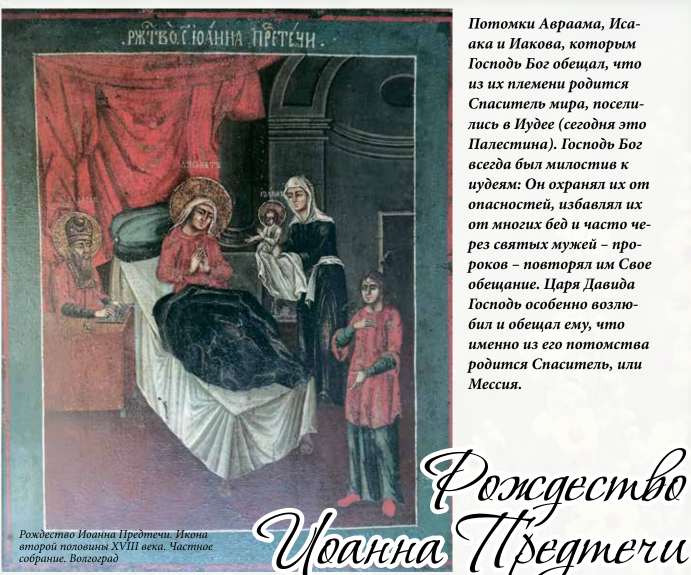
— Внимание, внимание, говорит радиоузел. Только что передали: до конца света осталось десять дней. Внимание, внимание...

Ему влепили пятнадцать. Суток. А могли бы, между прочим, и больше.



Борис Петрович Екимов (род. 19 ноября 1938) — русский прозаик и публицист. Почётный гражданин города Калач-на-Дону (Волгоградская область). Лауреат Государственной премии РФ (1997), лауреат Патриаршей литературной премии (2016)





Потомки Авраама, Исаака и Иакова, которым Господь Бог обещал, что из их племени родится Спаситель мира, поселились в Иудее (сегодня это Палестина). Господь Бог всегда был милостив к иудеям: Он охранял их от опасностей, избавлял их от многих бед и часто через святых мужей - пророков - повторял им Свое обещание. Царя Давида Господь особенно возлюбил и обещал ему, что именно из его потомства родится Спаситель, или Мессия.

Палестину (то есть Иудею) верующие называют Святой Землей, потому что в этой стране пребывал Спаситель наш Господь Иисус Христос. Там Он родился, там Он и умер на кресте за спасение людей. В память этого многие верующие люди посещают святые места, хотя такое путешествие довольно трудное.

Прошло много времени с тех пор, как иудеи получили скрижали завета. Но они часто забывали милости Бога и нарушали Его закон. Господь наказывал их за грехи и неблагодарность, но вместе с тем часто повторял им Свое милостивое обещание. Иудеи несколько раз находились под властью чужих народов, которые угнетали их. Наконец они были покорены

самым сильным народом в мире римлянами. Римляне обложили их данью и назначали в Иудею своих правителей. Это было очень тяжелое для иудеев время. Они с гордостью называли себя народом, избранным Богом, но должны были покориться иноплеменникам, которые не знали истинного Бога и презирали их веру и обычаи. Одно только утешение оставалось иудеям: надежда на избавление через Мессию. Иудеи тщательно изучали пророчества и знали, что время Его появления близко. С нетерпением ждали они обещанного Избавителя: надеялись, что этот Избавитель будет великим Царем, Который освободит их от подчинения римлянам и восстановит престол любимого царя Давида.

Время явления Спасителя было действительно близко. Сначала должен был явиться Предтеча, или предвестник Его. Издавна пророки говорили, что Господь пришлет вестника, чтобы приготовить путь Спасителю.

В небольшом иудейском городе жил священник Захария. Он был благочестив, любил Бога и исполнял Его закон. Захария дожил до глубокой старости и не имел детей. Это очень огорчало и его, и его жену Елисавету. Они часто молили Бога даровать им сына.

Однажды, когда Захария в свою очередь служил в Иерусалимском храме, ему пришлось войти в святилище. Вдруг он увидел Ангела, стоявшего по правую сторону жертвенника. Захария испугался,

но Ангел сказал ему: «Не бойся, Захария, ибо услышана твоя молитва: твоя жена Елисавета родит тебе сына, которого ты назовешь Иоанном. Тебе будет радость и веселье, его рождению многие обрадуются, потому что он будет велик перед Господом. Не будет пить вина, а Духа Святого исполнится еще до своего рождения. Многих обратит он к Богу».

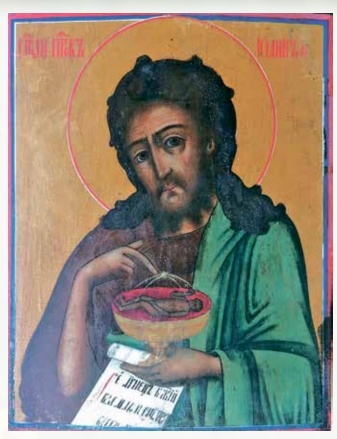
Захария удивился и сказал Ангелу: «Как быть этому, когда мы оба, и я и моя жена, в летах преклонных?» На что Ангел ответил: «Я – Гавриил, посланный Богом, чтобы возвестить тебе эту радость. Но за то, что ты не поверил моим словам, ты будешь нем, пока они не исполнятся».

Ангел стал невидим, а Захария вышел к народу, который дивился, что он так медлит, но Захария не смог ничего объяснить, потому что онемел.

Пророчество Ангела сбылось: Елисавета родила сына. И когда пришло время дать младенцу имя, Захария написал на дощечке: «Иоанн имя ему». И в этот момент речь вернулась к нему. Он стал славить и благодарить Господа и воскликнул в духе пророческом: «Благославен Господь Бог Израилев, что посетил Свой народ и сотворил ему избавление, как обещал через Своих пророков. И ты, младенец, пророком Всевышнего наречешься, ибо предыдешь перед Господом уготовить Его путь призвать людей к покаянию, осветить сидящих во тьме и направить наши ноги на путь мира!»

Эти слова, внушенные Захарии Духом Святым, относились к близкому пришествию Спасителя мира Иисуса Христа. Захария узнал, что Он скоро явится и что Иоанн есть именно тот предвестник, о котором говорили пророки.

Для чего Господь Бог посылал на землю Спасителя? Иудеи полагали, что Спаситель избавит их от плена, от бедствий и угнетения, но



Иоанн Креститель. Икона первой половины XIX века. Частное собрание. Волгоград

мы знаем, что не для этого пришел Спаситель. Он не освободил иудеев от порабощения, но всех верующих спас от греховного плена и дал всем нам вечную жизнь.

Когда Господь Бог создал человека, Он даровал ему блаженство, но первые люди, Адам и Ева, утратили это блаженство своим непослушанием. Они стали недостойны рая и вечной блаженной жизни и были изгнаны из рая и наказаны смертью. Их прегрешение перешло и на всех их потомков. Грех заразил всех, и люди не могли уже собственными силами достигнуть блаженства: все были подвержены греху и смерти. Но тут явилась беспредельная милость Божия. Господь обещал людям, что Он дарует им Спасителя. Спаситель из любви к нам принял на себя наказание, заслуженное людьми, примирил людей с Богом и даровал им опять вечную блаженную жизнь. Кто же этот Спаситель? Это Сам Единородный Сын Божий. Он, оставив Свой Небесный престол, сошел на землю, принял человеческую плоть и смертью на кресте искупил от вечного осуждения всех верующих в Него. Он пришел, чтобы спасти человечество от грехов и вечной гибели. С Его рождением на земле наступила новая эра. Даже наше летосчисление начинается с Рождества Иисуса Христа.

Став человеком, Сын Божий учит людей, как они должны жить, чтобы угодить Богу. Сколько Он делает на земле чудес и добра! А Сам терпит бедность, гонения, страдает и умирает за грешников.

Господи, руководи моею волею и научи меня каяться, молиться, верить, надеяться, терпеть, прощать, благодарить и любить всех.

Давайте же узнаем, как жил Спаситель на земле, чему Он учил, как Он страдал и как умер, узнаем Его волю и постараемся следовать ей во все дни нашей жизни.

По книге Л. Ф. Верниковской «Уроки для воскресной школы» Фото: Николай Пачкалов

# «Харельские неразлучники,

Эта куколка бытовала в Карелии. Уже из самого названия куклы, которая имеет как бы одну общую руку, видно, что она обозначает пожелание пройти по этой жизни рука об руку.



1. Для наших кукол - Хозяина и Хозяйки - нам понадобятся три куска небеленой бязи, льна или другой хлопчатобумажной ткани грубого плетения размером 12 см на 4 см, треугольник из красной хлопчатобумажной ткани платка Хозяйки, красная нитка «Ирис» или «Джинс» и ножницы.



2. Вначале мы с Вами сделаем общую руку для наших куколок. Для этого мы возьмём ткань и подвернем ее с двух коротких сторон. Это будут кулачки.



3. Потом мы найдем у нашей ручки середину.



4. Теперь мы с вами знаем, где середина нашей детали.



5. И теперь мы к середине соединим наши половинки, как дверцы у шкафа. Дети обычно так и говорят: «Закрыли шкафчик».



6. У нас с Вами получится жгутик, который надо перевязать в трёх местах - отделить границу рук.



7. Рука у нас с Вами готова! Переходим к самим фигуркам Хозяина и Хозяйки. Обе фигурки делаются аналогично, поэтому мы обе детали будем делать одновременно.



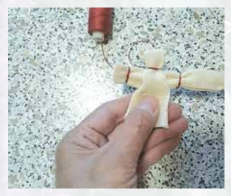
8. Помните, как мы с Вами делали нашу ручку для кукол?



9. Вот это же мы и повторим с фигурками наших будущих Хозяина и Хозяйки.



10. После того, как жгутики готовы, отделяем голову ниткой, которую пока не отрезаем: она нам ещё пригодится, когда мы будем прикреплять наших куколок на ручку.



11. Как видите, платье мы нашей Хозяйке сделали пышным, расправив его по талии.



12. А чтобы куколка сидела ровненько, мы ее перетянем крестом. Смотрите, как красиво получается. Можно немного потянуть нашу куколку вверх за ручки и подтянуть ниточку. Ровно, крепко сидит куколка? Вот и хорошо!



13. Тогда приступаем к Хозяину!



14. Хозяин делается, как и Хозяйка, только, по-смотрите, у него вместо пышной юбки аккуратные брючки!



15. И теперь последний штрих! Головные уборы! У Хозяина шляпа с цветком. Отделить ниткой лоб и из обрезков ниток сделать пышный цветок. Хозяйке повязать платок «по-бабьи», можно пустить концы назад, можно подвязать на поясе, а можно спустить свободно, как шаль. На ваш вкус и усмотрение.

Вот и готовы наш Хозяин и Хозяйка! Прекрасный сувенир своими руками к традиционному празднику семьи, любви и верности! К дню святых Петра и Февронии!



Мастер-класс подготовила Елена Анатольевна Малова, мастер народного клуба «Крупеничка» при волгоградском музее изобразительных искусств им. И. Машкова, преподаватель семейного православного центра «Красное Солнышко»

ОФИЦИАЛЬНОЕ ИЗДАНИЕ ВОЛГОГРАДСКОЙ МИТРОПОЛИИ

#### № 7 (33) июль 2022

#### Учредитель и издатель:

Православная религиозная организация Волгоградская епархия Русской Православной

#### Редакционная коллегия:

#### Митрополит Волгоградский и

#### Камышинский Феодор

Протоиерей Алексей Маслов,

ректор Царицынского православного университета, руководитель отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ Волгоградской епархии, настоятель храма Всех святых на Мамаевом кургане

#### Иерей Вячеслав Патрин.

кандидат богословия, декан богословского факультета

Царицынского православного университета, директор Центра подготовки церковных специалистов Волгоградской епархии, клирик храма Преподобного Сергия Радонежского

Иерей Александр Пржегорлинский, кандидат исторических наук,

кандидат богословия, преподаватель библеистики, клирик храма Преподобного Сергия Радонежского

#### Иерей Виктор Кириченко,

настоятель храма святого равноапостольного великого князя Владимира

#### Протоиерей Сергий Алферов,

настоятель храма иконы «Знамение Пресвятой Богородицы»

Сергей Иванов, журналист, кандидат философских наук, специалист пресс-службы Волгорадской епархии

Главный редактор: Гончарова Анна Львовна Дизайн и верстка: Кирилл Банатов Корректура: Наталья Титова

Адрес редакции и издателя: 400012, Волгоградская обл., г. Волгоград, ул. Чапаева, д. 26

Сайт Волгоградской епархии: www.

volgeparhia.ru E-mail: annago-vlg@yandex.ru, tsarprav@yandex.ru На обложках:

Стр. 1: Семья Ткачевых, приход святого равноапостольного князя Владимира (см. стр. 44). Фото: Константин Троицкий

Стр. 2: Святые благоверные Петр и Феврония. Храм Николая Чудотворца, г. Калач-на-Дону, Волгоградская область. Иконописец Николай Пачкалов, Волгоград

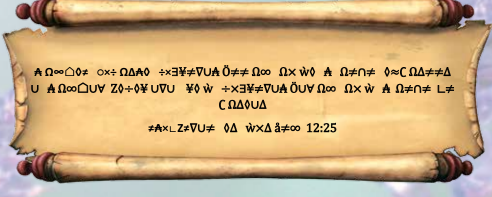
Стр. 64: Двери центрального входа в Александро-Невский собор. Волгоград

Фото: Константин Троицкий

#### РАЗУМЕЙ-КА

## **807НОЕ ПОСЛАНИЕ** Криптограмма

В старинном свитке зашифровано срочное послание человечеству. Прочти его скорее!



| C - Ω | O - ◊        | A - × | 3-∃   | Ш - Ö | Б - ∩ | Й - ∀ | H-∟   |
|-------|--------------|-------|-------|-------|-------|-------|-------|
| К - 🗅 | E - ≠        | P - ÷ | Л - ∇ | M - ẁ | П - ≈ | Я - ∞ | Φ - å |
| Д-¥   | B - <b>★</b> | Τ - Δ | И - U | Ц-0   | У - С | Γ-Ζ   |       |

# Tl'emp u Tlabes

- 1. Имя Апостола Петра до того, как он А) Савл,
- А) Симон,
- Б) Матфей,
- В) Савл.
- 2. Название города, в котором казнили Апостола Петра:
- А) Константинополь,

встретил Иисуса Христа:

- Б) Рим,
- В) Антиохия.
- 3. Город, в котором родился Апостол
- А) Иерусалим,
- Б) Вифсаида Галилейская,
- В) Вифлеем.
- 4. Как переводится с древнегреческого языка имя Петр:
- А) камень,
- Б) виноград,
- В) решительный.
- 5. Как звали брата Петра?
- А) Андрей,
- Б) Матфей,
- В) Иуда.
- 6. На какой горе Петр стал свидетелем Преображения Иисуса Христа?
- А) Фавор,
- Б) Синай,
- В) Афон.
- 7. Как звали Апостола Павла до того, как он поверил во Христа?

- Б) Павел,
- В) Закхей.
- 8. Кем был Павел до того, как принял христианство?
- А) Фарисеем,
- Б) мытарем,
- В) римским легионером.
- 9. Что произошло с Савлом по пути в
- А) Он повстречал Иисуса Христа,
- Б) ослеп,
- В) онемел.
- Г) его конь остановился, отказавшись илти дальше.
- 10. Город, в котором Павел был казнен:
- А) Рим,
- Б) Дамаск,
- В) Александрия.
- 11. Город, где Апостол Павел был арестован за исповедание Иисуса Христа?
- А) Иерусалим,
- Б) Рим,
- В) Назарет.
- 12. Сколько в Новом Завете посланий, принадлежащих перу Апостола Павла?
- A) 12,
- Б) 14,
- B) 15,
- Γ) 10.



По вертикали: 1) Гавриил, 2) первосвященник, 3) гора, 4) Хеврон, 5) пальма. B nouckax Arxukoba мета лабиринт

Старший брат рассказал благоверному князю Петру Муромскому о проделках коварного змея и о подслушанной тайне: оказывается, победить змея можно с помощью Агрикова меча! Но где же его найти, это диковинное оружие? Ты можешь помочь молодому князю добраться до меча.

А если тебе интересны подробности этой чудесной истории, прочти скорее житие благоверных князей Петра и



